
 

Copyright ©2025, AT-TAISIR, ISSN 2775 – 0175 (Print), ISSN 2775 – 3239 (Online)  

 

 

 

At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies 

 

6 (2), (2025) 244-257 

 

Submitted: Agustus 2025, Accepted: Desember 2025, Published: Desember 2025 

 

Transformasi Pengetahuan dalam QS. Al-Baqarah Ayat 260: Analisis Tematik atas 

Peran Burung Sebagai Media Epistemik 

 

Afrizal El Adzim Syahputra,1 Alhadi Zaenal Abidin,2  M. Triono Al Fata3 

1UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
2.UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 

3IAI Sunan Giri Trenggalek, Indonesia 

Email: afrizal@uinsatu.ac.id  

 

Abstrak 

Artikel ini menganalisis proses transformasi pengetahuan dalam QS. Al-Baqarah ayat 260 dengan menempatkan 

burung sebagai media epistemik dalam pembelajaran iman. Penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana 

wahyu, observasi empiris, dan pengalaman langsung berinteraksi dalam peningkatan kualitas keyakinan Nabi 

Ibrahim a.s. Metode yang digunakan adalah tafsir tematik (mawḍū‘ī) dengan pendekatan kualitatif melalui 

analisis linguistik ayat, komparasi tafsir klasik dan kontemporer, serta kerangka epistemologi Islam. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa peristiwa dalam ayat ini merepresentasikan tahapan transformasi pengetahuan 

dari ‘ilm al-yaqīn menuju ‘ayn al-yaqīn dan mencapai ḥaqq al-yaqīn melalui demonstrasi empiris yang 

diperintahkan langsung oleh Allah. Burung berfungsi sebagai media konkret yang memungkinkan validasi 

pengalaman atas kebenaran wahyu. Temuan ini menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak hanya menyajikan doktrin 

teologis, tetapi juga model pembelajaran berbasis pengalaman yang relevan bagi pengembangan epistemologi 

dan metodologi pendidikan Islam kontemporer. Penelitian ini menegaskan pentingnya pendekatan empiris dalam 

pendidikan iman yang seimbang antara rasionalitas dan spiritualitas.  

Kata Kunci: Transformasi, Pengetahuan, Burung, QS. Al-Baqarah 260, Media Epistemik  

 

Abstract 

This article analyzes the process of knowledge transformation in Qur’an Surah Al-Baqarah (2):260 by 

positioning birds as an epistemic medium in faith-based learning. The study aims to explain how revelation, 

empirical observation, and direct experience interact in enhancing the quality of Prophet Ibrahim’s (peace be 

upon him) conviction. The research employs a thematic (mawḍū‘ī) tafsir method with a qualitative approach, 

utilizing linguistic analysis of the verse, comparative examination of classical and contemporary Qur’anic 

exegesis, and the framework of Islamic epistemology. The findings indicate that the event described in this verse 

represents stages of knowledge transformation from ‘ilm al-yaqīn to ‘ayn al-yaqīn, culminating in ḥaqq al-yaqīn 

through an empirical demonstration directly commanded by Allah. Birds function as concrete media that enable 

experiential validation of the truth of revelation. These findings affirm that the Qur’an does not merely present 

theological doctrine but also offers an experiential learning model that is highly relevant to the development of 

epistemology and educational methodology in contemporary Islamic education. This study underscores the 

importance of an empirical approach in faith education that maintains a balance between rationality and 

spirituality. 

Keywords:  Transformation, Knowledge, Birds, Al-Baqarah: 260, Media Epistemik 

mailto:afrizal@uinsatu.ac.id


At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257) 

Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin,  M. Triono Al Fata 

Transformasi Pengetahuan dalam…245 

 

 

 

 

PENDAHULUAN 

Kajian tentang epistemologi Qur’ani memperlihatkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya berperan 

sebagai sumber ajaran keimanan dan hukum, tetapi juga sebagai pedoman tentang bagaimana manusia 

memperoleh dan mengembangkan pengetahuan. Iman dalam Al-Qur’an tidak digambarkan sebagai 

sikap pasrah tanpa proses berpikir, melainkan sebagai perjalanan aktif yang melibatkan akal, 

pengalaman nyata, serta petunjuk wahyu. Hal ini dapat dilihat dalam kisah-kisah para nabi, di mana 

keyakinan mereka dan umatnya diperkuat melalui pengalaman langsung, pengamatan, dan perenungan, 

bukan sekadar melalui penerimaan ajaran secara teoritis. 

Salah satu ayat yang secara jelas menggambarkan proses tersebut adalah QS. Al-Baqarah ayat 

260, yang menceritakan dialog Nabi Ibrahim a.s. dengan Allah SWT tentang cara Allah menghidupkan 

kembali makhluk yang telah mati. Ayat ini biasanya dipahami dalam konteks akidah, terutama sebagai 

bukti kekuasaan Allah atas hidup dan mati. Namun, jika hanya dibaca secara teologis, ayat ini dapat 

kehilangan makna lain yang tidak kalah penting, yaitu dimensi epistemologisnya: bagaimana 

pengetahuan dan keyakinan dibangun, diuji, dan dikuatkan melalui pengalaman nyata yang diarahkan 

oleh wahyu. 

Menariknya, Allah SWT dalam ayat ini tidak sekadar memberikan jawaban verbal kepada Nabi 

Ibrahim a.s., melainkan memerintahkannya melakukan serangkaian tindakan konkret dengan burung 

sebagai perantara. Pilihan burung sebagai media pembelajaran tidak bersifat kebetulan. Dalam 

kosmologi Islam dan berbagai tradisi simbolik manusia, burung sering dipahami sebagai makhluk 

liminal yang berada di antara bumi dan langit, serta menjadi simbol keterhubungan antara realitas 

material dan transenden. Dari sudut pandang antropologi religius, simbol semacam ini berfungsi sebagai 

jembatan kognitif yang memungkinkan manusia memahami konsep metafisik melalui pengalaman 

inderawi yang dapat diamati. 

 Dalam ayat ini, Allah memilih burung sebagai perantara eksperimen. Burung dalam literatur 

simbolis Islam sering dikaitkan dengan kebebasan, keterhubungan antara bumi dan langit, serta 

perwakilan ruh (Al-Attas, 1991). Penggunaan burung dalam konteks ini dapat dilihat sebagai strategi 

pedagogis ilahiah yang menghubungkan fenomena alam dengan pengetahuan spiritual. Dalam 

pandangan filsafat pendidikan Islam, hal ini mencerminkan integrasi antara signs of God in nature (āyāt 

kauniyyah) dan signs of God in revelation (āyāt qur’āniyyah) (Sayyed Hossein Nasr, 1987).  

Dalam konteks epistemologi Islam, penggunaan burung dalam QS. Al-Baqarah ayat 260 dapat 

dipahami sebagai bentuk integrasi antara āyāt qur’āniyyah (tanda-tanda wahyu) dan āyāt kauniyyah 

(tanda-tanda kosmik). Burung tidak hanya berperan sebagai objek biologis, tetapi juga sebagai media 

epistemik yang memungkinkan terjadinya proses experiential learning, yaitu pembelajaran melalui 

pengalaman langsung. Dengan demikian, ayat ini memperlihatkan bahwa Al-Qur’an tidak memisahkan 

antara iman dan observasi empiris, melainkan memadukannya dalam satu kerangka pembelajaran yang 

utuh. 

Ayat ini diawali dengan rasa ingin tahu Nabi Ibrahim tentang bagaimana Allah menghidupkan 

kembali makhluk setelah kematian. Meskipun secara iman beliau telah meyakini kekuasaan Allah, 

keinginan untuk melihat proses tersebut secara nyata menunjukkan bahwa pengetahuan tidak hanya 

berhenti pada tataran kepercayaan (belief), tetapi dapat ditransformasikan menjadi pengetahuan empiris 

(empirical knowledge) yang lebih kokoh. Perintah Allah kepada Nabi Ibrahim untuk menangkap, 

memotong, dan menempatkan bagian-bagian burung di atas bukit-bukit menjadi rangkaian metodologi 

pembelajaran yang memadukan observasi, eksperimen, dan verifikasi. 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257) 

Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin,  M. Triono Al Fata 

Transformasi Pengetahuan dalam…246 

 

Sejumlah penelitian terdahulu telah membahas QS. Al-Baqarah ayat 260 dari aspek teologi 

kebangkitan dan peneguhan akidah. Namun, kajian yang secara khusus menempatkan burung sebagai 

media epistemik serta mengkaji aspek simboliknya dalam perspektif antropologi dan kosmologi Islam 

masih relatif terbatas. Kekosongan inilah yang menjadi research gap dalam penelitian ini. Oleh karena 

itu, artikel ini berupaya menawarkan pembacaan yang lebih integratif dengan menekankan dimensi 

linguistik, simbolik, dan epistemologis ayat tersebut. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini difokuskan pada dua pertanyaan utama: (1) 

bagaimana proses transformasi pengetahuan Nabi Ibrahim a.s. sebagaimana tergambar dalam QS. Al-

Baqarah ayat 260? dan (2) bagaimana peran burung, baik sebagai media empiris maupun simbol 

kosmologis, dalam proses transformasi pengetahuan tersebut? Penelitian ini bertujuan untuk 

mengungkap bahwa QS. Al-Baqarah ayat 260 tidak hanya menyajikan kisah historis, tetapi juga 

menawarkan model epistemologi Qur’ani yang relevan bagi pengembangan pendidikan dan metodologi 

keilmuan Islam kontemporer. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode tafsir tematik (mawḍū‘ī), 

karena fokus kajian diarahkan pada pengungkapan makna, struktur, dan proses transformasi 

pengetahuan yang terkandung dalam QS. Al-Baqarah ayat 260. Pendekatan kualitatif dipilih untuk 

memungkinkan analisis mendalam terhadap teks Al-Qur’an sebagai wacana religius yang sarat makna 

linguistik, simbolik, dan epistemologis (Mestika Zed, 2008). Metode tafsir tematik digunakan dengan 

menempatkan QS. Al-Baqarah ayat 260 sebagai ayat inti (central verse), kemudian dianalisis secara 

komprehensif dengan memperhatikan konteks kebahasaan, struktur perintah, serta relasinya dengan 

konsep pengetahuan dalam Islam. Penelitian ini tidak mengumpulkan seluruh ayat tentang burung 

secara ekstensif, melainkan membatasi korpus kajian pada ayat tersebut dan penjelasan tafsir yang 

relevan, agar analisis tetap fokus dan mendalam. 

Prosedur analisis data dilakukan melalui beberapa tahap sistematis. Pertama, analisis linguistik 

terhadap kata dan frasa kunci dalam ayat, terutama istilah faṣurhunna dan sa‘yan, untuk mengungkap 

makna leksikal, semantik, dan implikasi epistemiknya. Kedua, kategorisasi dan komparasi penafsiran 

mufasir klasik dan kontemporer guna mengidentifikasi perbedaan pendekatan metodologis antara tafsīr 

bi al-riwāyah dan tafsīr bi al-dirāyah. Ketiga, analisis simbolik terhadap burung dengan menggunakan 

perspektif antropologi religius dan kosmologi Islam untuk memahami fungsi simbolik dan 

pedagogisnya. Keempat, sintesis temuan dilakukan dengan menempatkan hasil analisis tersebut dalam 

kerangka epistemologi Islam, khususnya konsep ‘ilm al-yaqīn, ‘ayn al-yaqīn, dan ḥaqq al-yaqīn.  

Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu membandingkan penafsiran dari berbagai 

mufasir serta mengaitkannya dengan literatur teoritis yang relevan. Selain itu, konsistensi penafsiran 

dijaga dengan merujuk pada kaidah kebahasaan Arab dan prinsip-prinsip dasar ulumul Qur’an. Dengan 

prosedur ini, penelitian diharapkan menghasilkan analisis yang sistematis, terfokus, dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara akademik.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Transformasi Pengetahuan Dalam Islam 

Pengetahuan dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai akumulasi informasi, melainkan proses 

transformasi yang mengubah perilaku, orientasi hidup, dan kedekatan kepada Allah. Imam Al-Ghazali, 

melalui karya-karyanya seperti Ihya’ Ulum al-Din, al-Munqidh min al-Dhalal, dan Mishkat al-Anwar, 

menekankan bahwa ilmu adalah cahaya Ilahi yang hanya dapat diraih oleh hati yang bersih (Al-Ghazali, 

t.t). Menurut Al-Ghazali, ilmu hakiki bersumber dari Allah, sebagaimana firman-Nya: “Allah adalah 

cahaya langit dan bumi” (QS. An-Nur: 35). Ia menyatakan bahwa akal adalah alat, namun cahaya 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257) 

Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin,  M. Triono Al Fata 

Transformasi Pengetahuan dalam…247 

 

kebenaran hanya dapat masuk ke hati melalui anugerah Ilahi2. Oleh karena itu, penyucian hati (tazkiyah 

al-nafs) menjadi syarat utama dalam proses memperoleh pengetahuan sejati (Al-Ghazali, 1996). 

Transformasi pengetahuan dalam Islam memiliki akar yang kuat sejak periode awal kenabian, 

dimulai dari turunnya wahyu pertama "Iqra’" (QS. Al-‘Alaq: 1-5) yang menandai revolusi 

epistemologis bagi umat manusia. Islam memandang ilmu sebagai fondasi pembentukan peradaban, 

sebagaimana ditegaskan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas bahwa pendidikan dan ilmu dalam 

Islam bertujuan membentuk manusia yang baik (al-insān al-ṣāliḥ) (Al-Attas, 1991). Fenomena 

transformasi pengetahuan dalam sejarah Islam tidak hanya melibatkan perkembangan sains, tetapi juga 

integrasi antara dimensi spiritual, moral, dan rasional. Misalnya, pada masa Bani Abbasiyah, lembaga 

Bayt al-Hikmah di Baghdad menjadi pusat penerjemahan dan pengembangan ilmu pengetahuan yang 

menghubungkan tradisi intelektual Yunani, Persia, dan India dengan nilai-nilai Islam (Sayyed Hossein 

Nasr, 1991). 

Pengetahuan juga sebagai perantara untuk menemukan kebenaran, khususnya dalam konteks 

agama. Di dalam pengajian di KNB, Nur Syam menyampaikan tiga hal terkait dengan cara dalam 

mempelajari kebenaran agama, khususnya Islam. Pertama, kajian yang bertumpu pada konsep ‘ainul 

yaqin. Konsep ini bisa diterjemahkan sebagai kajian berdasarkan atau melalui pengindraan. Ada 

perluasan makna dari ‘ain atau mata menjadi penginderaan. Jika dimaknai sebagai penginderaan maka 

seluruh panca indera kita bisa digunakan untuk memahami ajaran agama. Karena penginderaan, maka 

yang dipahami adalah hal-hal yang bersifat bendawi. Di dalam Islam disebut sebagai ciptaan Tuhan. 

Islam mengajarkan agar manusia belajar tentang ciptaan Allah. Ciptaan yang bersifat material atau 

bendawi. Tafakkaru fi khalqillah. Manusia diminta oleh Allah untuk memahami ajaran agama tersebut 

berdasar atas apa yang dipahami dari penginderaannya. Kita diberi seperangkat alat penginderaan, 

seperti mata, telinga, hidung, dan sebagainya yang berfungsi untuk mengenal ciptaan Allah. Dari 

mengenal ciptaan Allah itulah akhirnya kita sampai pada kesepahaman bahwa semua yang 

diciptakannya itu adalah untuk mempelajari akan keberadaan Allah. Kita diberi kecerdasan untuk 

memilah mana yang benar dan mana yang salah. Jika kita mendengar tentang kebenaran maka kita akan 

membenarkannya, dan sebaliknya. Jika kita melihat matahari, lalu berpikir bahwa matahari tentu ada 

yang menciptakannya. Jika kita menghirup udara segar, maka dipastikan bahwa udara yang segar itu 

juga ada yang menciptakannya. Demikanlah seterusnya. 

Kedua, konsep ‘ilmul yaqin, yaitu cara menemukan kebenaran melalui ilmu pengetahuan. 

Kebenaran penginderaan bisa menghasilkan kebenaran, akan tetapi kebenaran yang dihasilkannya tentu 

sangat terbatas pada kemampuan manusia untuk menginderakannya atau melihat, mendengar, 

merasakan dan sebagainya. Melalui pendekatan ilmul yaqin, maka kebenaran itu akan lebih 

meyakinkan. Misalnya kita mendengar dari para penceramah agama tentang proses penciptaan manusia 

di dalam al-Qur’an. Dimulai dari masuknya sperma ke dalam Rahim perempuan. Lalu jadilah manusia. 

Dengan pendekatan doktriner, kita yakin kebenarannya. Tidak ragu-ragu. Kita mendengar bahwa 

Fir’aun tenggelam di kala mengejar Nabi Musa. Kita mendengar ada sejumlah pemuda yang tertidur di 

Goa selama 3.5 abad, dan sebagainya. Kita semua mendengarnya dari teks suci al-Qur’an. Maka secara 

doktriner kita wajib mempercayainya. 

Ketiga, konsep haqqul yaqin, yaitu kebenaran yang diyakini kebenarannya atau kebenaran 

sebenar-benarnya. Haqqul yakin adalah kebenaran yang diperoleh melalui kebenaran observasional atau 

penginderaan lalu dikaji secara ilmiah dan akan menghasilkan kebenaran yang asasi. Kita akan semakin 

meyakini kebenaran Alqur’an setelah membaca hasil penelitian atau mendengarkan hasil penelitian 

yang dilakukan oleh para ahli di bidangnya. Fir’aun tenggelam telah didapatkan hasil penelitiannya, 

Ashabul Kahfi sudah didapatkan verifikasi atas kebenarannya, kita mendapatkan hasil kajian tentang 

bulan pernah terbelah. Semua ini menggambarkan bahwa melalui ilmu yaqin, maka yang semula 

doktriner akhirnya menjadi kenyataan dalam ilmu pengetahuan. Hal ini yang saya sebut sebagai 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257) 

Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin,  M. Triono Al Fata 

Transformasi Pengetahuan dalam…248 

 

kebenaran yang sebenar-benarnya atau kebenaran asasi atau kebenaran hakiki. Dalam design Tuhan lalu 

ada perangkat test DNA untuk menguji nasab siapa dari siapa. 

 

 

Aspek Simbolik Burung dalam Perspektif Antropologi dan Kosmologi Islam 

 Burung mengandung makna simbolik yang mendalam jika dilihat dari sudut pandang 

antropologi religius dan kosmologi Islam. Dalam berbagai kebudayaan manusia, burung sering 

dipahami sebagai makhluk perantara karena kemampuannya hidup di dua wilayah sekaligus, yaitu di 

bumi dan di udara. Secara antropologis, posisi ini menjadikan burung sebagai simbol penghubung 

antara dunia fisik dan dunia yang bersifat transenden. Dalam tradisi Islam, makna simbolik tersebut 

sejalan dengan konsep āyāt kauniyyah, yakni tanda-tanda kebesaran Tuhan yang dapat dikenali melalui 

fenomena alam (Sirajul Islam, 2014).  

 Burung sering muncul dalam berbagai teks keagamaan, karya sastra mistik, praktik ritual, dan 

karya visual dalam masyarakat muslim. Kehadiran burung tidak hanya dipahami sebagai makhluk 

biologis, tetapi juga sebagai simbol. Burung dipandang sebagai makhluk liminoid, yaitu berada di batas 

antara dua dunia, sekaligus sebagai perantara kosmik yang menghubungkan langit dan bumi, serta 

sebagai gambaran kondisi batin dan spiritual manusia. Pendekatan antropologis membantu menjelaskan 

mengapa manusia memberi makna simbolik yang kaya terhadap burung, sementara perspektif 

kosmologi Islam—melalui Al-Qur’an, tafsir, dan tradisi tasawuf—menjelaskan bagaimana burung 

ditempatkan dalam kerangka makna religius yang utuh dan sistematis.  

 Dalam kajian antropologi simbolik, makhluk yang dapat terbang—seperti burung—sering 

dipahami sebagai makhluk di antara: ia hidup di darat tetapi mampu menjangkau langit. Karena 

posisinya yang “di tengah” ini, burung secara simbolik dianggap berada di antara dunia fisik manusia 

dan dunia gaib atau spiritual. Itulah sebabnya burung kerap dipakai sebagai lambang perantara, 

pembawa pesan, penanda pertanda, atau penunjuk arah perjalanan batin manusia. Penelitian-penelitian 

mutakhir juga menunjukkan bahwa simbol burung banyak digunakan dalam budaya material, seperti 

pada poster, bangunan, atau kain tradisional. Pilihan simbol ini biasanya tidak bersifat hiasan semata, 

melainkan berkaitan dengan kebutuhan menyampaikan nilai-nilai tertentu kepada masyarakat, seperti 

makna pengorbanan, kehormatan, atau kesucian bersama. Nilai-nilai tersebut kemudian “dipentaskan” 

dan dikomunikasikan melalui ruang publik maupun praktik ritual (Herwandi, 2023).  

 Dalam tradisi tasawuf, burung sering digunakan sebagai kiasan bagi perjalanan rohani manusia. 

Karya klasik Manṭiq al-Ṭayr (Musyawarah Burung-Burung) karya Farīd al-Dīn ʿAttār menggambarkan 

burung-burung sebagai representasi berbagai sikap, kebiasaan, dan rintangan batin yang harus dilewati 

seorang pencari jalan spiritual agar dapat sampai pada Tuhan (Wusul). Dalam kajian sastra dan 

religiositas masa kini, para peneliti melihat bahwa alegori ini tidak berhenti sebagai warisan teks lama. 

Ia terus hidup dan digunakan sebagai kerangka untuk membaca persoalan moral, psikologis, bahkan 

politik di dunia modern. Simbol-simbol penting seperti “Simurgh” sebagai lambang realitas Ilahi, serta 

perjalanan melalui “tujuh lembah”, dipahami sebagai peta batin manusia—sebuah gambaran kosmologi 

internal tentang proses mengenal, membersihkan, dan menyempurnakan diri (Sobia Tahir, 2024).  

 Penelitian seni rupa kontemporer dan studi visual menyorot kehadiran motif burung dalam 

arsitektur, keramik, manuskrip miniatur, dan poster keagamaan (mis. seni Ashura di Iran). Motif ini 

tidak hanya dekoratif tetapi membawa pesan ideologis — misalnya: peacock atau simurgh dalam 

konteks Persia membawa konotasi kosmologis dan kerajaan; burung-burung pada poster religius dapat 

menjadi simbol martabat korban atau agen metaforis yang menguatkan narasi kolektif. Kajian 

komparatif motif burung di monumen dan artefak memperlihatkan bagaimana simbol-simbol lama 

diadaptasi untuk kebutuhan komunitas kontemporer (Roya Esmi, 2022).  



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257) 

Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin,  M. Triono Al Fata 

Transformasi Pengetahuan dalam…249 

 

 Teks-teks Islam sendiri memberikan dasar kosmologis bagi munculnya makna simbolik burung. 

Salah satu contoh penting adalah kisah Nabi Sulaiman a.s. yang dianugerahi kemampuan memahami 

manṭiq al-ṭayr (bahasa burung). Ayat ini kemudian menjadi rujukan utama dalam tradisi sastra dan 

mistik Islam yang memandang burung sebagai pembawa hikmah dan pengetahuan dari Tuhan. Selain 

itu, beberapa jenis burung tertentu—seperti burung hud-hud dalam kisah Nabi Sulaiman dan kaum 

Saba’—memiliki peran cerita yang menonjol, karena berfungsi sebagai penyampai informasi dan 

penghubung komunikasi. Dalam kajian-kajian kontemporer, kisah dan ayat semacam ini terus 

ditafsirkan ulang untuk menegaskan keterkaitan antara pengetahuan yang bersifat empiris, tanda-tanda 

ketuhanan, dan pengalaman keagamaan manusia.  

 Dalam kosmologi Islam, alam semesta dipahami sebagai tatanan hierarkis yang saling 

terhubung antara alam materi dan alam gaib. Burung, dengan kemampuannya bergerak di udara dan 

berpindah dari satu ruang ke ruang lain, sering dipandang sebagai representasi makhluk yang 

menembus batas-batas tersebut. Oleh karena itu, penggunaan burung sebagai media dalam demonstrasi 

kebangkitan memiliki makna kosmologis: kebangkitan bukan hanya peristiwa biologis, tetapi juga 

peristiwa yang menghubungkan kembali dimensi jasmani dan ruhani.  

 Kajian antropologi sastra dan studi diaspora memperlihatkan bahwa figur burung dalam karya 

para penulis Arab kontemporer kerap dimanfaatkan sebagai simbol mobilitas, pengasingan, dan upaya 

menemukan kembali makna “rumah”. Sifat burung yang bermigrasi menjadikannya metafora yang 

efektif untuk menggambarkan pengalaman manusia modern—yakni perpindahan lintas ruang, rasa 

kehilangan, sekaligus harapan akan keterikatan baru. Penelitian mutakhir terhadap novel-novel diaspora 

juga menunjukkan bahwa citra burung (avifaunal) berperan penting dalam merepresentasikan dan 

mengkritisi realitas politik serta dinamika kultural masa kini (Nour Kailani, 2024).  

 Dari sudut pandang antropologi simbolik, pemilihan burung sebagai medium simbolik tidak 

bersifat kebetulan, melainkan berakar pada kedekatannya dengan kehidupan manusia sehari-hari. Dalam 

banyak kebudayaan, burung merupakan makhluk yang paling mudah diamati secara langsung: mereka 

hidup di sekitar permukiman, bergerak bebas di ruang terbuka, memiliki pola perilaku yang relatif dapat 

dikenali, dan menunjukkan siklus hidup (terbang, hinggap, bermigrasi, mati) yang kasatmata. Karena 

itu, burung menjadi entitas alam yang akrab bagi pengalaman inderawi manusia dan mudah 

diidentifikasi sebagai individu maupun sebagai spesies. Clifford Geertz menegaskan bahwa simbol-

simbol budaya yang efektif umumnya berangkat dari pengalaman empiris yang dekat dengan kehidupan 

sosial sehari-hari, karena di situlah makna dapat diproduksi dan dipahami secara kolektif (Geertz, 

1973).  

 Selain itu, antropologi simbolik kontemporer menekankan bahwa simbol tidak berdiri sendiri, 

melainkan terbentuk melalui praktek sosial yang aktif. Burung yang diamati dalam kehidupan sehari-

hari menjadi bagian dari world-making (penciptaan dunia makna) karena mereka termasuk dalam 

percakapan sosial, ritual, dan narasi kolektif, yang selanjutnya dievaluasi sebagai sumber pengetahuan 

yang valid oleh anggota komunitas. Interaksi dan pengalaman inderawi dengan burung membuat 

simbol-simbol tersebut lebih mudah diakses & dibagikan secara antargenerasi dan bisa dipakai sebagai 

alat pedagogis untuk mentransmisikan gagasan moral, estetis, dan kosmologis secara empiris ke 

generasi berikutnya. Dengan demikian, burung berperan ganda: sebagai fenomena empirik yang dapat 

diamati secara langsung dan sebagai medium simbolik yang mendukung penyampaian gagasan abstrak 

yang menjadi bagian dari kosmologi budaya masyarakat (Delfino, 2024).  

 

Penafsiran dan Analisis QS. Al-Baqarah Ayat 260  

Firman Allah Swt dalam QS. Al-Baqarah ayat 260 :  



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257) 

Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin,  M. Triono Al Fata 

Transformasi Pengetahuan dalam…250 

 

ن  
ِٕ
ِّيَطْمَى لِ وَلٰكِنْ  بلَٰٰ  قاَلَ  تؤُْمِنْۗ  اَوَلمَْ  قاَلَ  الْمَوْتٰٰۗ  يِ  تُُْ كيَْفَ  اَرِنِِْ  رَبِِّ   ُ اِبْرٰهٖم قاَلَ  نَ  وَاِذْ  مِِّ اَرْبعََةً  فخَُذْ  قاَلَ   ۗ قلَْبِْ  

نُْْن  جُزْءًا ثُُ  ادْعُهُن  يأَتِْيْنكََ سَعْيًاۗ وَاعْ  هُن  اِليَْكَ ثُُ  اجْعَلْ علَٰٰ كُِِّ جَبلٍَ مِِّ يِْْفصَُُْ َ عَزيِْزٌحَكِيٌْ الط   ۝٢٦٠ لََْ اَن  اللِّّٰ

(Ingatlah) ketika Ibrahim berkata, “Ya Tuhanku, perlihatkanlah kepadaku bagaimana Engkau 

menghidupkan orang-orang mati.” Dia (Allah) berfirman, “Belum percayakah engkau?” Dia (Ibrahim) 

menjawab, “Aku percaya, tetapi agar hatiku tenang.” Dia (Allah) berfirman, “Kalau begitu, ambillah 

empat ekor burung, lalu dekatkanlah kepadamu (potong-potonglah). Kemudian, letakkanlah di atas 

setiap bukit satu bagian dari tiap-tiap burung. Selanjutnya, panggillah mereka, niscaya mereka datang 

kepadamu dengan segera.” Ketahuilah bahwa Allah Mahaperkasa lagi Mahabijaksana. 

Para ahli takwil berselisih pendapat tentang sebab permintaan Ibrahim AS kepada Tuhannya 

untuk memperlihatkan kepadanya bagaimana menghidupkan orang mati. Sebagian mereka berpendapat: 

Sebab munculnya pertanyaan Ibrahim kepada Tuhannya adalah bahwa ia melihat bangkai seekor 

binatang dicabik-cabik oleh binatang buas dan burung, kemudian dia bertanya kepada Tuhannya agar 

memperlihatkan kepadanya bagaimana cara mengembalikan kehidupan kepada bangkai binatang tadi, 

sementara daging-gadingnya berada dalam perut burung yang terbang di udara dan dalam perut 

binatang-binatang buas di bumi, supaya dia dapat melihat hal itu. secara nyata, sehingga dengan 

melihatnya menjadi lebih yakin dan menambah pengetahuan, maka Allah memperlihatkan hal itu 

sebagai perumpamaan dengan apa yang Dia perintahkan padanya (At-Tabari, t.t). Sebagian ahli yang 

lain beapendapat bahwa sebenarnya sebab permintaan Ibraliim AS kepada Tuhannya adalah ketika 

datang kabar gembira dari Allah bahwasanya dia akan dijadikan kekasih, maka Nabi Ibrahim minta 

diperlihatkan segera tanda akan hal itu kepadanya agar hatinya tenang bahwa dirinya telah dipilih 

menjadi kekasih, sehingga dia memiliki keyakinan kuat. 

Penggunaan redaksi pertanyaan dan permohonan dari Nabi Ibrahim ini memberikan isyarat 

bahwa Nabi Ibrahim sama sekali tidak meragukan apapun. Pertanyaan yang menggunakan kata kayfa 

(bagaimana) hanya diajukan tentang keadaan sesuatu yang ada dan diakui keberadaannya oleh orang 

yang bertanya dan orang yang ditanyakan. Seperti pertanyaan yang disampaikan oleh seseorang 

“bagaimana Zaid dapat mengetahui hal tersebut?” (orang yang bertanya dan orang yang ditanyakan 

telah sama-sama mengetahui bahwa Zaid telah mengetahui hal tersebut, namun orang yang bertanya 

ingin menanyakan dari manakah Zaid mengetahui kabar tersebut) atau seperti pertanyaan lainnya : 

“bagaimana cara menenun baju” (orang yang bertanya merasa yakin bahwa orang yang ditanyainya 

dapat menenun baju), ataupun pertanyaan yang semacamnya. Atau kata tanya ini terkadang digunakan 

untuk bertanya mengenai keadaan sesuatu, misalnya ada orang yang bertanya: “bagaimana bajumu?” 

atau “bagaimana Umar?” atau, kata tanya ini juga terkadang digunakan untuk pemberitahuan tentang 

sesuatu hal, misalnya saja ungkapan Imam Al-Bukhari dalam kitabnya : bagaimana permulaan 

diturunkannya wahyu ? (Al-Qurtubi, 1964). 

Selain itu, perkataan Nabi Ibrahim a.s. “wa lakin liyatmainna al-qalb” selanjutnya menjadi 

sebuah ungkapan yang biasa digunakan seseorang yang sudah percaya dan yakin terhadap sesuatu hal, 

namun ia meminta kepastian akan kebenaran sesuatu tersebut. Lalu ia meminta kepada seseorang untuk 

menguatkan dan memastikan janji, atau ucapan atau perbuatan yang dijanjikan kepadanya dengan 

berkata : “wa lakin liyatmainna al-qalb”, padahal sebenarnya ia sudah percaya dan yakin (Zuhaili, 

1991). Perkataan Nabi lbrahim “arini kayfa tuhyi al-mawta” adalah permohonan agar diperlihatkan 

kepadanya cara Allah SWT menghidupkan kembali makhluk yang telah mati, bukan bertujuan untuk 

menguji kekuasaan-Nya untuk menghidupkan atau menumbuhkan. Kemudian Nabi Ibrahim a.s. 

memohon keyakinan dan kemantapan hati, yaitu pikiran dan hatinya merasa tenang dan mantap 

terhadap sesuatu yang diyakini, agar jelas perbedaan antara sesuatu yang diketahui dengan dalil dan 

sesuatu yang diketahui dengan menyaksikan dan membuktikannya sendiri (Zuhaili, 1991). 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257) 

Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin,  M. Triono Al Fata 

Transformasi Pengetahuan dalam…251 

 

Analisis linguistik terhadap QS. al-Baqarah [2]: 260 membuka pemahaman yang lebih 

mendalam tentang makna peristiwa yang dialami Nabi Ibrahim a.s. Ayat ini tidak sekadar menyajikan 

kisah mukjizat yang berada di luar jangkauan rasio manusia, tetapi menggambarkan suatu proses 

pencarian pengetahuan yang berlangsung secara sadar dan terarah. Permintaan Nabi Ibrahim untuk 

“melihat” bagaimana Allah menghidupkan kembali makhluk yang mati menunjukkan adanya keinginan 

untuk mencapai keyakinan yang lebih kokoh melalui pengalaman langsung, bukan karena keraguan 

terhadap kekuasaan Allah, melainkan sebagai upaya memperdalam pemahaman dan ketenangan batin. 

Struktur kebahasaan ayat ini memperkuat makna tersebut, terutama melalui penggunaan kata kerja 

faṣurhunna (َّ فَصُرْهُن) yang mengisyaratkan tindakan aktif dan terencana, serta kata sa‘yan (سَعْيًا) yang 

menggambarkan gerak atau proses yang nyata dan dapat diamati. Pilihan diksi ini menunjukkan bahwa 

proses yang diperintahkan Allah kepada Nabi Ibrahim bukanlah peristiwa instan atau pasif, melainkan 

melibatkan tindakan konkret, observasi, dan keterlibatan langsung. Dengan demikian, ayat ini 

menyiratkan bahwa pengalaman empiris memiliki peran penting dalam membangun dan menguatkan 

keyakinan. 

 Kata faṣurhunna berasal dari akar kata ṣawara. Secara leksikal, akar kata ini memiliki spektrum 

makna yang beragam, antara lain: memotong, memisahkan, mengubah bentuk, dan dalam konteks 

tertentu menggabungkan kembali setelah pemisahan (Ibn Manzur, t.t). Ibn Fāris menegaskan bahwa 

makna dasar akar kata ini berkisar pada perubahan struktur dan pemisahan bagian dari keseluruhan (Ibn 

Faris, 1990). Mayoritas mufasir klasik—seperti al-Ṭabarī, al-Qurṭubī, dan Ibn Kathīr—memahami 

perintah faṣurhunna sebagai instruksi literal kepada Nabi Ibrahim a.s. untuk menyembelih burung-

burung tersebut, mencincangnya, lalu mencampurkan bagian-bagian tubuhnya sebelum meletakkannya 

di beberapa bukit. Penafsiran ini menolak pendekatan simbolik atau metaforis, serta menegaskan bahwa 

perintah tersebut harus dipahami sebagai tindakan nyata yang bersifat praktis dan fisik. Al-Ṭabarī 

dengan tegas menjelaskan bahwa ayat ini bermakna memisahkan bagian-bagian tubuh burung lalu 

mencampurkannya, sampai tidak ada lagi bentuk asal yang bisa dikenali. Karena itu, hidup kembalinya 

burung-burung tersebut tidak dapat dipahami sebagai sekadar ilusi penglihatan atau proses alami biasa, 

melainkan sebagai peristiwa luar biasa yang melampaui penjelasan sebab-akibat yang umum (Al-

Thabari, 1991).  

 Dalam khazanah tafsir klasik, QS. al-Baqarah [2]: 260 secara dominan dibaca dalam kerangka 

teologis yang bertujuan mengukuhkan doktrin keimanan, khususnya terkait keyakinan akan kebangkitan 

jasad setelah kematian. Al-Ṭabarī (w. 310 H), misalnya, menafsirkan ayat ini dengan pendekatan tafsīr 

bi al-riwāyah, yakni mengumpulkan dan menyeleksi berbagai riwayat dari sahabat dan tabi‘in 

mengenai peristiwa permintaan Nabi Ibrahim a.s. Al-Ṭabarī menegaskan bahwa permohonan tersebut 

bukanlah ekspresi keraguan terhadap kekuasaan Allah SWT, melainkan sebagai bentuk taṭmīʾn al-qalb 

(ketenteraman hati) melalui penyaksian langsung atas realitas kebangkitan (al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān). 

Fokus utama penafsiran ini terletak pada penegasan bahwa Allah Mahakuasa menghidupkan kembali 

makhluk yang telah mati, sebagaimana burung-burung yang dipotong lalu dihidupkan kembali atas izin-

Nya.  

Pendekatan serupa juga dikemukakan oleh al-Qurtubi yang menempatkan ayat ini sebagai dalil 

rasional sekaligus tekstual untuk membantah kaum yang mengingkari kebangkitan jasmani. Dalam 

tafsirnya, al-Qurtubi menegaskan bahwa peristiwa tersebut merupakan mukjizat konkret yang 

dimaksudkan untuk meneguhkan akidah, baik bagi Nabi Ibrahim sendiri maupun bagi umat manusia 

secara umum. Ia cenderung memahami perintah faṣurhunna dan proses penghidupan burung secara 

literal, sebagai demonstrasi nyata kekuasaan ilahi yang melampaui hukum sebab-akibat biasa. Dengan 

demikian, tafsir klasik berfungsi menjaga stabilitas teologis ayat dan memastikan bahwa pesan utama 

tentang kebangkitan setelah mati tidak bergeser.   



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257) 

Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin,  M. Triono Al Fata 

Transformasi Pengetahuan dalam…252 

 

Namun, perkembangan tafsir pada era modern dan kontemporer menunjukkan adanya 

pergeseran penekanan metodologis. Mufasir seperti Muhammad Quraish Shihab dan Wahbah al-Zuḥailī 

tidak menafikan dimensi teologis ayat, tetapi memperluas horizon penafsirannya ke ranah psikologis 

dan epistemologis. Quraish Shihab, dalam Tafsir al-Miṣbāḥ, menekankan bahwa permintaan Nabi 

Ibrahim a.s. merupakan ekspresi kerinduan intelektual dan spiritual untuk mencapai tingkat keyakinan 

yang lebih tinggi. Ia memaknai ayat ini sebagai peralihan dari ‘ilm al-yaqīn (keyakinan berbasis 

pengetahuan rasional dan wahyu) menuju ‘ayn al-yaqīn (keyakinan berbasis penyaksian langsung), 

tanpa sedikit pun mengindikasikan adanya keraguan iman (M. Quraish Shihab, 2001).  

Selanjutnya, Dalam tradisi tafsir klasik, perhatian terhadap diksi sa‘yan dalam QS. al-Baqarah 

[2]: 260 meskipun tidak selalu dieksplisitkan sebagai analisis linguistik formal, namun tercermin jelas 

dalam cara para mufassir memahami kualitas kehidupan burung-burung tersebut setelah dihidupkan 

kembali. Al-Ṭabarī, misalnya, menafsirkan frasa ya’tīnaka sa‘yan sebagai datangnya burung-burung 

tersebut kepada Nabi Ibrahim a.s. dalam keadaan hidup secara utuh, mengenali pemanggilnya, dan 

mampu merespons perintah Ilahi. Penekanan al-Ṭabarī bukan semata pada aspek “datang”, tetapi pada 

fakta bahwa burung-burung tersebut mengenali Ibrahim dan bergerak menuju beliau, yang secara 

implisit menegaskan adanya kesadaran dan fungsi kognitif.  

Ibn Kathīr juga menegaskan makna serupa dengan menyatakan bahwa burung-burung itu 

kembali hidup lalu “datang dengan cepat” menuju Nabi Ibrahim a.s. sebagai bentuk realisasi sempurna 

dari kuasa Allah dalam menghidupkan makhluk setelah kematian. Meskipun redaksinya terkesan 

deskriptif, penekanan pada kecepatan dan keterarahan gerak menunjukkan bahwa yang dimaksud bukan 

sekadar animasi biologis, melainkan kehidupan yang fungsional dan sadar. Hal ini sejalan dengan 

penggunaan sa‘yan yang dalam bahasa Arab tidak pernah digunakan untuk gerak tanpa tujuan.  

 Fakhr al-Dīn al-Rāzī menafsirkan ayat ini dengan pendekatan yang lebih filosofis. Ia menolak 

anggapan bahwa kebangkitan burung-burung tersebut hanya bersifat sebagian atau sekadar simbolik. 

Menurutnya, penggunaan kata sa‘yan menunjukkan bahwa kehidupan yang dikembalikan bersifat utuh, 

mencakup tubuh, naluri, dan kesadaran. Al-Rāzī juga menegaskan bahwa jika kehidupan itu tidak 

kembali secara sempurna, maka peristiwa tersebut tidak akan mampu menumbuhkan ketenangan hati 

(ṭuma’nīnah al-qalb) pada Nabi Ibrahim a.s. sebagaimana yang beliau mohonkan. Oleh karena itu, kata 

sa‘yan berfungsi sebagai penanda bahasa yang menegaskan kesempurnaan hidup setelah kebangkitan  

(Al-Razi, 1990).  

 Quraish Shihab, dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ, menegaskan bahwa penggunaan sa‘yan menunjukkan 

respons aktif makhluk hidup terhadap kehendak Allah. Burung-burung tersebut tidak hanya hidup, 

tetapi “datang memenuhi panggilan” Nabi Ibrahim a.s., yang menandakan adanya koordinasi antara 

kehendak Ilahi, kesadaran makhluk, dan pengalaman manusia sebagai subjek pengetahuan. Shihab juga 

menekankan bahwa ayat ini memberikan pesan metodologis bahwa iman yang kokoh tidak menafikan 

penggunaan akal dan pengalaman inderawi, selama keduanya berada dalam bimbingan wahyu (M. 

Quraish Shihab, 2001).  

 Perbandingan antara tafsir klasik dan tafsir kontemporer dalam membaca QS. Al-Baqarah ayat 

260 menunjukkan bahwa masing-masing memiliki kelebihan dan keterbatasan metodologis yang saling 

melengkapi. Tafsir klasik, yang berkembang dalam konteks awal pembentukan ortodoksi Islam, 

memiliki keunggulan utama pada kedekatannya dengan tradisi riwayat, bahasa Arab awal, dan horizon 

pemahaman generasi salaf. Pendekatan tafsīr bi al-riwāyah yang digunakan oleh mufasir seperti al-

Ṭabarī, al-Qurṭubī, dan Ibn Kathīr berperan penting dalam menjaga stabilitas makna teologis ayat dan 

mencegah penafsiran spekulatif yang berpotensi menyimpang dari prinsip akidah. Dalam konteks QS. 

Al-Baqarah ayat 260, tafsir klasik secara konsisten menegaskan bahwa peristiwa tersebut merupakan 

mukjizat konkret yang benar-benar terjadi, sehingga berfungsi kuat sebagai dalil tentang kebangkitan 

jasmani dan kekuasaan mutlak Allah. 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257) 

Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin,  M. Triono Al Fata 

Transformasi Pengetahuan dalam…253 

 

Kelebihan tafsir klasik terletak pada otoritas ilmiahnya yang bersandar pada sanad, atsar 

sahabat dan tabi‘in, serta disiplin kebahasaan Arab klasik. Hal ini membuat tafsir klasik relatif kokoh 

secara normatif dan memiliki legitimasi tinggi dalam diskursus keislaman. Namun demikian, 

keterbatasan tafsir klasik tampak pada kecenderungannya untuk berhenti pada makna ontologis dan 

teologis ayat, sehingga dimensi psikologis, pedagogis, dan epistemologis sering kali tidak dieksplorasi 

secara eksplisit. Dalam kasus QS. Al-Baqarah ayat 260, penafsiran klasik umumnya menekankan bukti 

kebangkitan, tetapi belum secara sistematis mengartikulasikan ayat ini sebagai model pembelajaran 

berbasis pengalaman atau sebagai kerangka transformasi pengetahuan. 

Sebaliknya, tafsir kontemporer hadir dengan kelebihan berupa sensitivitas terhadap konteks 

modern, perkembangan ilmu pengetahuan, dan kebutuhan pembaca masa kini. Mufasir seperti M. 

Quraish Shihab dan Wahbah al-Zuḥailī berusaha mengaitkan makna ayat dengan dimensi psikologis 

Nabi Ibrahim a.s., dinamika pencarian keyakinan, serta nilai-nilai metodologis yang relevan dengan 

pendidikan dan epistemologi Islam. Kelebihan tafsir kontemporer terletak pada kemampuannya 

membaca ayat Al-Qur’an secara kontekstual tanpa melepaskan akar normatifnya, sehingga ayat tidak 

hanya dipahami sebagai doktrin keimanan, tetapi juga sebagai pedoman praktis dalam proses belajar, 

berpikir kritis, dan pencarian kebenaran. 

Namun, tafsir kontemporer juga memiliki keterbatasan. Upaya kontekstualisasi yang kuat 

terkadang berisiko menggeser fokus utama ayat jika tidak dikontrol dengan disiplin ulumul Qur’an. 

Penekanan berlebihan pada aspek simbolik, psikologis, atau metodologis dapat membuka ruang bagi 

pembacaan yang terlalu subjektif atau terlepas dari konsensus makna dasar yang telah mapan dalam 

tradisi tafsir klasik. Oleh karena itu, tafsir kontemporer memerlukan dialog kritis yang berkelanjutan 

dengan khazanah tafsir klasik agar tetap berada dalam koridor epistemologi Islam yang otoritatif. 

 Dengan demikian, para mufassir klasik maupun kontemporer, meskipun memakai cara pandang 

dan ungkapan yang berbeda, pada dasarnya sepakat bahwa kata sa‘yan dalam QS. al-Baqarah [2]: 260 

tidak hanya menjelaskan gerakan fisik semata. Kata ini justru menjadi penanda adanya kehidupan yang 

utuh, kesadaran makhluk, serta keabsahan pengalaman langsung dalam menguatkan iman. 

Perbedaannya terletak pada penekanan pembahasan: mufassir klasik lebih menyoroti sisi ontologis dan 

teologis tentang kebangkitan, sementara mufassir kontemporer menekankan makna epistemologis dan 

nilai pendidikannya. Kedua pendekatan ini saling melengkapi dan memperkaya pemahaman bahwa Al-

Qur’an menghadirkan model pengetahuan yang menyatu antara wahyu, pengalaman, dan pemikiran 

rasional.  

 Dengan demikian, kelebihan tafsir klasik terletak pada kekuatan normatif dan teologisnya, 

sementara tafsir kontemporer unggul dalam relevansi kontekstual dan pengembangan makna 

epistemologis. Kekurangan masing-masing pendekatan justru menunjukkan bahwa keduanya tidak 

bersifat saling meniadakan, melainkan saling melengkapi. Integrasi antara tafsir klasik dan kontemporer 

memungkinkan pembacaan QS. Al-Baqarah ayat 260 yang utuh: kokoh secara akidah, kaya secara 

metodologis, dan relevan bagi pengembangan pendidikan serta epistemologi Islam di era modern. 

 Quraish Shihab perbendapat bahwa agaknya tidak keliru jika terdapat pendapat dan pandangan 

bahwa saat menyampaikan permohonan itu, Nabi Ibrahim as. belum sampai pada satu tingkat keimanan 

yang meyakinkan, sehingga — ketika itu - masih ada semacam berbagai pertanyaan yang muncul dalam 

benak beliau. Kalaupun saat itu beliau telah yakin, maka itu baru sampai pada tingkat ‘Ilm al-Yaqin, 

belum ‘Ain al-Yaqin, apalagi Haqq al-Yaqin. Beliau baru sampai pada tingkat keyakinan yang semputna 

setelah Malakut as-Samawat wa al-Ardh ditunjukkan kepadanya oleh Allah, sebagaimana firman-Nya 

QS. Al-An’am ayat 75 (M. Quraish Shihab, 2001).  

Hikmah kenapa hewan yang dipilih adalah burung bukan yang lainnya adalah karena burung 

adalah binatang yang paling dekat dari lingkungan manusia, memiliki paling banyak sifat dan ciri-ciri 

kebinatangan, karena burung mudah dijadikan sebagai objek penelitian dan eksperimen dan karena 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257) 

Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin,  M. Triono Al Fata 

Transformasi Pengetahuan dalam…254 

 

burung adalah hewan yang biasanya paling takut kepada manusia. Sehingga jika hanya dengan 

memanggil, maka burung-burung itu langsung berdatangan, maka hal ini menjadikan bukti yang 

diberikan semakin kuat (Zuhalili, 1991).  

Adapun kenapa jumlah burung adalahََّّempat ekor, maka hal ini kita serahkan kepada Allah 

SWT karena beberapa keterangan yang berkaitan dengan jumlah atau bilangan biasanya bersifat 

ta'abbudiy (hanya mengandung unsur ibadah semata, kewajiban kita adalah mengimaninya tidak usah 

menanyakan sebab dan alasannya). Namun, ada pendapat yang mengatakan bahwa jumlah empat ini 

sesuai dengan jumlah kondisi cuaca alam atau sesuai dengan jumlah mata angin. Namun, pendapat ini 

tidak mengandung suatu kebenaran, hal ini seperti yang dijelaskan di dalam tafsir al-Manar (Zuhaili, 

1991). 

 

Proses Transformasi Pengetahuan Melalui Perantara Burung 

 Hasil analisis teks QS. Al-Baqarah ayat 260 menunjukkan bahwa burung berperan sebagai 

media empiris dalam proses transformasi pengetahuan Nabi Ibrahim alayhis-salām. Ayat tersebut 

menceritakan dialog antara Nabi Ibrahim dengan Allah SWT mengenai keyakinan terhadap kebangkitan 

makhluk hidup. Nabi Ibrahim memohon penjelasan secara konkret tentang bagaimana Allah 

menghidupkan kembali yang telah mati. Allah kemudian memerintahkan beliau untuk: Pertama, 

mengambil empat ekor burung. Kedua, memotongnya dan mencampurkan bagian-bagiannya. Ketiga, 

membagi bagian-bagian tersebut di atas bukit-bukit yang berbeda. Keempat, memanggil burung-burung 

tersebut, lalu burung itu kembali hidup dan mendatangi beliau. 

Hasil ini memperlihatkan adanya proses eksperimen langsung yang menggabungkan 

pengetahuan wahyu (revelational knowledge) dengan pembuktian empiris (empirical verification), di 

mana burung menjadi perantara visual dan material yang memfasilitasi perubahan tingkat pengetahuan 

Nabi Ibrahim dari ‘ilm al-yaqīn (pengetahuan melalui informasi) menjadi ‘ain al-yaqīn (pengetahuan 

melalui penglihatan langsung), yang selanjutnya menuju tingkatan haq al-yaqin Berasarkan kerangka 

epistemologi Islam, tingkat pengetahuan Nabi Ibrahaim melalui tahapan sebagai berikut:  

1. Curiosity (Rasa Ingin Tahu) – Nabi Ibrahim bertanya: "Tunjukkanlah kepadaku bagaimana 

Engkau menghidupkan orang-orang mati." 

2. Theoretical Knowledge (‘Ilm al-Yaqīn) – Allah menjelaskan secara verbal bahwa Dia mampu 

melakukannya. 

3. Experimental Knowledge (‘Ayn al-Yaqīn) – Nabi Ibrahim menyaksikan secara langsung proses 

kembalinya burung. 

4. Absolute Knowledge (Haqq al-Yaqīn) – Pengetahuan berubah menjadi keyakinan penuh yang 

tidak tergoyahkan. 

Perubahan ini adalah inti dari transformasi pengetahuan: sebuah pergeseran dari pengetahuan 

berbasis informasi menuju pengetahuan berbasis pengalaman langsung yang bersifat transformatif 

terhadap keyakinan. 

 Sedangkan Burung pada kisah ini berfungsi sebagai model percobaan biologis yang 

memungkinkan Nabi Ibrahim untuk melihat transformasi kehidupan secara konkret. Pemilihan burung 

dapat dipahami dari beberapa perspektif: 

1. Biologis: Burung memiliki anatomi yang kompleks namun mudah diidentifikasi dan dibedakan 

setiap individunya, sehingga memudahkan proses pembuktian. 

2. Simbolis: Dalam beberapa literatur tafsir, burung sering menjadi simbol kebebasan, kehidupan, dan 

transendensi, sehingga sesuai sebagai perantara dalam demonstrasi kebangkitan. 

3. Metodologis: Proses memanggil burung kembali setelah diceraiberaikan menjadi metode 

eksperimen yang menuntut observasi langsung, bukan hanya penjelasan verbal. 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257) 

Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin,  M. Triono Al Fata 

Transformasi Pengetahuan dalam…255 

 

Proses ini memiliki makna yang mendalam dalam kerangka transformasi pengetahuan. Pertama, 

peristiwa tersebut menegaskan bahwa pengetahuan yang hanya bersifat teoretis belum tentu cukup 

untuk mencapai ketenangan hati (ṭuma’nīnah al-qalb) (Al-Qardhawi, 1996). Dalam konteks Nabi 

Ibrahim, meskipun beliau sudah meyakini kekuasaan Allah, pengalaman empiris secara langsung 

menjadi katalis bagi peningkatan kualitas iman. Kedua, peristiwa ini menunjukkan peran penting 

metode demonstratif dalam pendidikan Islam, di mana pembuktian melalui observasi langsung 

berfungsi sebagai penguat pemahaman konseptual. 

Kisah ini menunjukkan bahwa Islam memandang harmonis antara pengetahuan yang diwahyukan 

dan pengetahuan hasil pengamatan. Wahyu memberikan kerangka konseptual dan arah, sementara 

eksperimen memberikan validasi empiris. Perantara burung di sini menjadi jembatan konkret yang 

menghubungkan dua sumber pengetahuan tersebut. Konsep ini sejalan dengan pendekatan ilmiah 

modern yang menggabungkan teori (hipotesis) dengan observasi (eksperimen). Bedanya, pada kasus 

Nabi Ibrahim, hipotesisnya bersumber dari wahyu, bukan spekulasi manusia semata. 

Tahapan Transformasi Pengetahuan Nabi Ibrahim 

 

Tahap Kondisi Pengetahuan Sumber Pengetahuan Bentuk Pembuktian 

1. Curiosity (Rasa 

Ingin Tahu) 

Ingin memahami proses 

kebangkitan 
Akal dan iman awal 

Pertanyaan langsung 

kepada Allah 

2. ‘Ilm al-Yaqīn 
Pengetahuan melalui 

informasi 
Wahyu Penjelasan verbal Allah 

3. ‘Ayn al-Yaqīn 
Pengetahuan melalui 

penglihatan langsung 
Wahyu + Observasi Eksperimen dengan burung 

4. Ḥaqq al-Yaqīn 
Keyakinan mutlak tanpa 

keraguan 

Integrasi akal, wahyu, 

dan pengalaman 

Kejadian kebangkitan 

burung di depan mata 

 

Dengan demikian, pembahasan tentang transformasi pengetahuan dalam Islam menjadi penting, baik 

untuk memahami landasan teoretisnya maupun untuk mengidentifikasi relevansinya di era modern. 

 Selain itu, QS. al-Baqarah [2]: 260 menampakkan pola pembelajaran yang paralel. Nabi 

Ibrahim a.s. tidak ditempatkan sebagai penerima pengetahuan yang pasif melalui penyampaian wahyu 

semata, melainkan diarahkan untuk terlibat langsung dalam pengalaman empirik atas realitas yang 

hendak dipahaminya. Instruksi Ilahi untuk mengambil burung, memisah-misahkan bagian-bagiannya, 

menempatkannya di beberapa lokasi, kemudian memanggilnya kembali, dapat dipahami sebagai bentuk 

concrete experience yang disusun secara sadar dalam kerangka pedagogis. Melalui pengalaman 

tersebut, pengetahuan tidak berhenti pada tataran kognitif, tetapi diolah melalui refleksi internal yang 

mendalam hingga bermuara pada ṭuma’nīnah al-qalb (ketenteraman batin), yang menjadi indikator 

tercapainya proses pembelajaran iman secara utuh. 

 Dalam konteks ini, burung berfungsi sebagai learning medium yang menjembatani konsep 

abstrak kebangkitan dengan pengalaman empiris yang dapat disaksikan. Proses tersebut menunjukkan 

bahwa Al-Qur’an mengafirmasi pentingnya pengalaman inderawi sebagai sarana validasi pengetahuan, 

selama pengalaman tersebut berada dalam bimbingan wahyu. Hal ini sejalan dengan pandangan para 

filsuf pendidikan Islam bahwa pengalaman (tajribah) memiliki kedudukan penting dalam proses 

pembentukan ilmu, meskipun tidak pernah berdiri otonom dari petunjuk Ilahi (Al-Attas, 1991; Nasr, 

1991).  

 Lebih jauh, konsep experiential learning dalam Islam tidak berhenti pada aspek kognitif, tetapi 

bersifat transformatif secara eksistensial. Pengetahuan yang diperoleh melalui pengalaman langsung 

tidak hanya menambah informasi, tetapi mengubah kualitas iman dan orientasi hidup subjek. Inilah 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257) 

Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin,  M. Triono Al Fata 

Transformasi Pengetahuan dalam…256 

 

yang membedakan antara pengetahuan yang bersifat ‘ilm al-yaqīn dan pengetahuan yang mencapai 

tingkat ḥaqq al-yaqīn. Dengan kata lain, pengalaman dalam Islam bukan sekadar metode belajar, 

melainkan sarana tazkiyah al-nafs dan penguatan relasi manusia dengan Tuhan.  

 Dengan demikian, pembacaan epistemologis atas ayat ini memperlihatkan bahwa Al-Qur’an 

telah menawarkan model experiential learning jauh sebelum konsep tersebut diformulasikan dalam teori 

pendidikan modern. Model ini menegaskan bahwa pengetahuan yang paling kokoh bukanlah hasil 

hafalan atau penerimaan pasif, melainkan hasil keterlibatan aktif manusia dalam pengalaman yang 

bermakna dan diarahkan oleh wahyu. Implikasi dari temuan ini sangat relevan bagi pengembangan 

metodologi pendidikan Islam kontemporer, khususnya dalam merancang pembelajaran iman yang tidak 

hanya informatif, tetapi juga transformatif.  

 

KESIMPULAN DAN PENUTUP 

 Penelitian ini menegaskan bahwa QS. Al-Baqarah ayat 260 tidak hanya berfungsi sebagai dalil 

teologis tentang kebangkitan jasmani, tetapi juga merepresentasikan model epistemologi Qur’ani yang 

menekankan transformasi pengetahuan secara bertahap dan berbasis pengalaman. Melalui peristiwa 

yang dialami Nabi Ibrahim a.s., Al-Qur’an memperlihatkan bahwa pengetahuan keimanan tidak 

berhenti pada penerimaan doktrinal (‘ilm al-yaqīn), melainkan dapat ditingkatkan melalui pengalaman 

empiris (‘ayn al-yaqīn) hingga mencapai keyakinan eksistensial yang utuh (ḥaqq al-yaqīn). Burung 

dalam ayat ini berfungsi sebagai media epistemik yang memungkinkan terjadinya proses verifikasi 

empiris atas kebenaran wahyu, sehingga integrasi antara wahyu, akal, dan pengalaman inderawi 

menjadi fondasi utama penguatan iman. Kontribusi utama penelitian ini terletak pada pembacaan QS. 

Al-Baqarah ayat 260 sebagai model pembelajaran berbasis pengalaman (experiential learning) dalam 

perspektif epistemologi Islam. Berbeda dengan kajian-kajian sebelumnya yang lebih menekankan 

dimensi teologis kebangkitan, penelitian ini menunjukkan bahwa ayat tersebut juga mengandung prinsip 

metodologis yang relevan bagi pengembangan tafsir tematik dan pendidikan Islam kontemporer. 

Dengan menempatkan burung sebagai media empiris sekaligus simbol kosmologis, penelitian ini 

memperluas horizon tafsir dari sekadar pembuktian akidah menuju pemahaman tentang bagaimana 

pengetahuan dibangun, diuji, dan ditransformasikan. 

Implikasi akademik dari temuan ini menunjukkan bahwa kajian tafsir tematik dapat 

dikembangkan lebih lanjut dengan mengintegrasikan analisis linguistik, epistemologis, dan simbolik 

secara simultan. Sementara itu, implikasi praktisnya terlihat pada pengembangan metodologi 

pendidikan Islam yang tidak hanya bersifat informatif, tetapi juga transformatif, dengan menekankan 

pengalaman belajar yang bermakna dan terarah oleh wahyu.  Penelitian ini memiliki keterbatasan 

karena berfokus pada satu ayat sebagai objek kajian utama dan belum melakukan perbandingan 

sistematis dengan ayat-ayat lain yang memuat pola epistemologis serupa. Oleh karena itu, penelitian 

selanjutnya disarankan untuk memperluas kajian dengan pendekatan komparatif, baik antar ayat Al-

Qur’an maupun dengan teori epistemologi dan pendidikan modern, guna memperkuat dialog antara 

khazanah Islam klasik dan perkembangan ilmu pengetahuan kontemporer. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: ISTAC, 1991).  

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1991. The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Delfino, H. C. (2024). Ethno-ornithology: Exploring the intersection between human culture and avian 

science. Human Ecology, 52(5), 953-964.  



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257) 

Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin,  M. Triono Al Fata 

Transformasi Pengetahuan dalam…257 

 

Esmi, R., & Shiran, H. S. (2022). Comparative Study of Symbolic Motifs of Peacock and Simurgh in 

Selected Historical Monuments of the Safavid Period in Ardabil and Isfahan Cities (Iran). Gazi 

University Journal of Science, 35(3), 776-791.  

Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books.  

Al-Ghazali (t.t). Ihya’ Ulum al-Din, Juz I. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.  

Al-Ghazali. 1996. Mishkat al-Anwar. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.  

Herwandi , H., Legino, R., Hussin, H., & Revita, I. (2023). Interpreting Avian Imagery in Minangkabau 

Patterns: Insights from fiqh and Sufism perspectives. Environment-Behaviour Proceedings 

Journal, 8(SI16), 139–146.  

Islam, M. S., & Sofiah, B. S. (2014). Birds Mention in the Holy Qur’an and their Role in the Natural 

Ecosystem. Australian Journal of Basic and Applied Sciences, 8(6).  

Kailani, N., & Amrieh, Y. A. (2024). Birds of Feathers may not Flock Together: Avian Imageries in 

Contemporary Arab Diasporic Novels. IAFOR Journal of Literature & Librarianship, 13(1).  

Nasr, Sayyed Hossein. 1968. Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard University Press.   

Nasr, Sayyed Hossein. 1987. Islamic Art and Spirituality. New York: State University of New York 

Press 

Al-Qaradawi, Yusuf. 1996. Al-‘Aql wa al-‘Ilm fi al-Qur’an al-Karim. Kairo: Maktabah Wahbah. 

Al Qurtubi. 1964. Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an. Kairo: Dar Al Kutub Al Masriyyah.  

Al-Razi, Fakhr Al-Din. 2003. Mafatih Al-Ghaib. Beirut: Dar Al-Kutub 

Shihab, Muhammad Quraish. 2001). Tafsir Al Misbah : Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an. 

Jakarta: Lentera Hati.   

Al-Ṭabari. 2001. Jami‘ al-Bayān ‘an Ta’wil Ay al-Qur’an. Kairo: Dar al-Ma‘arif 

Tahir, S., Maqbool, M., & Khan, A. W. Sufism in Attar's" The Conference of the Birds" Selected 

Translation by Peter Avery: Representations of Mystical.  

Zed, Mestika, 2008. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

Zuhaili, Wahbah. 1991. Tafsir Al Munir : Fi Syari’ah, Wa Al-‘Aqidah Wa Al-Manhaj. Beirut: Dar Al 

Fikr. 

 

  

 


