— At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies
Iggalrfjl Qur’an

6 (2), (2025) 244-257 AT-TAISIR

Joumal of Indonesian Tafsir Studies

Submitted: Agustus 2025, Accepted: Desember 2025, Published: Desember 2025

Transformasi Pengetahuan dalam QS. Al-Baqgarah Ayat 260: Analisis Tematik atas
Peran Burung Sebagai Media Epistemik

Afrizal El Adzim Syahputra,! Alhadi Zaenal Abidin,2 M. Triono Al Fata?
'UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, Indonesia
2UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, Indonesia
3TAI Sunan Giri Trenggalek, Indonesia

Email: afrizal@uinsatu.ac.id

Abstrak

Artikel ini menganalisis proses transformasi pengetahuan dalam QS. Al-Baqarah ayat 260 dengan menempatkan
burung sebagai media epistemik dalam pembelajaran iman. Penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana
wahyu, observasi empiris, dan pengalaman langsung berinteraksi dalam peningkatan kualitas keyakinan Nabi
Ibrahim a.s. Metode yang digunakan adalah tafsir tematik (mawdii‘l) dengan pendekatan kualitatif melalui
analisis linguistik ayat, komparasi tafsir klasik dan kontemporer, serta kerangka epistemologi Islam. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa peristiwa dalam ayat ini merepresentasikan tahapan transformasi pengetahuan
dari ‘ilm al-yagin menuju ‘ayn al-yagqin dan mencapai haqq al-yagin melalui demonstrasi empiris yang
diperintahkan langsung oleh Allah. Burung berfungsi sebagai media konkret yang memungkinkan validasi
pengalaman atas kebenaran wahyu. Temuan ini menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak hanya menyajikan doktrin
teologis, tetapi juga model pembelajaran berbasis pengalaman yang relevan bagi pengembangan epistemologi
dan metodologi pendidikan Islam kontemporer. Penelitian ini menegaskan pentingnya pendekatan empiris dalam
pendidikan iman yang seimbang antara rasionalitas dan spiritualitas.

Kata Kunci: Transformasi, Pengetahuan, Burung, OS. Al-Baqarah 260, Media Epistemik

Abstract

This article analyzes the process of knowledge transformation in Qur’an Surah Al-Bagarah (2):260 by
positioning birds as an epistemic medium in faith-based learning. The study aims to explain how revelation,
empirical observation, and direct experience interact in enhancing the quality of Prophet Ibrahim’s (peace be
upon him) conviction. The research employs a thematic (mawdii T) tafsir method with a qualitative approach,
utilizing linguistic analysis of the verse, comparative examination of classical and contemporary Qur’anic
exegesis, and the framework of Islamic epistemology. The findings indicate that the event described in this verse
represents stages of knowledge transformation from ‘ilm al-yagin to ‘ayn al-yaqin, culminating in haqq al-yaqin
through an empirical demonstration directly commanded by Allah. Birds function as concrete media that enable
experiential validation of the truth of revelation. These findings affirm that the Qur’an does not merely present
theological doctrine but also offers an experiential learning model that is highly relevant to the development of
epistemology and educational methodology in contemporary Islamic education. This study underscores the
importance of an empirical approach in faith education that maintains a balance between rationality and
spirituality.

Keywords: Transformation, Knowledge, Birds, Al-Baqarah: 260, Media Epistemik

Copyright ©2025, AT-TAISIR, ISSN 2775 — 0175 (Print), ISSN 2775 — 3239 (Online)


mailto:afrizal@uinsatu.ac.id

At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257)
Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin, M. Triono Al Fata

PENDAHULUAN

Kajian tentang epistemologi Qur’ani memperlihatkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya berperan
sebagai sumber ajaran keimanan dan hukum, tetapi juga sebagai pedoman tentang bagaimana manusia
memperoleh dan mengembangkan pengetahuan. Iman dalam Al-Qur’an tidak digambarkan sebagai
sikap pasrah tanpa proses berpikir, melainkan sebagai perjalanan aktif yang melibatkan akal,
pengalaman nyata, serta petunjuk wahyu. Hal ini dapat dilihat dalam kisah-kisah para nabi, di mana
keyakinan mereka dan umatnya diperkuat melalui pengalaman langsung, pengamatan, dan perenungan,
bukan sekadar melalui penerimaan ajaran secara teoritis.

Salah satu ayat yang secara jelas menggambarkan proses tersebut adalah QS. Al-Bagarah ayat
260, yang menceritakan dialog Nabi Ibrahim a.s. dengan Allah SWT tentang cara Allah menghidupkan
kembali makhluk yang telah mati. Ayat ini biasanya dipahami dalam konteks akidah, terutama sebagai
bukti kekuasaan Allah atas hidup dan mati. Namun, jika hanya dibaca secara teologis, ayat ini dapat
kehilangan makna lain yang tidak kalah penting, yaitu dimensi epistemologisnya: bagaimana
pengetahuan dan keyakinan dibangun, diuji, dan dikuatkan melalui pengalaman nyata yang diarahkan
oleh wahyu.

Menariknya, Allah SWT dalam ayat ini tidak sekadar memberikan jawaban verbal kepada Nabi
Ibrahim a.s., melainkan memerintahkannya melakukan serangkaian tindakan konkret dengan burung
sebagai perantara. Pilihan burung sebagai media pembelajaran tidak bersifat kebetulan. Dalam
kosmologi Islam dan berbagai tradisi simbolik manusia, burung sering dipahami sebagai makhluk
liminal yang berada di antara bumi dan langit, serta menjadi simbol keterhubungan antara realitas
material dan transenden. Dari sudut pandang antropologi religius, simbol semacam ini berfungsi sebagai
jembatan kognitif yang memungkinkan manusia memahami konsep metafisik melalui pengalaman
inderawi yang dapat diamati.

Dalam ayat ini, Allah memilih burung sebagai perantara eksperimen. Burung dalam literatur
simbolis Islam sering dikaitkan dengan kebebasan, keterhubungan antara bumi dan langit, serta
perwakilan ruh (Al-Attas, 1991). Penggunaan burung dalam konteks ini dapat dilihat sebagai strategi
pedagogis ilahiah yang menghubungkan fenomena alam dengan pengetahuan spiritual. Dalam
pandangan filsafat pendidikan Islam, hal ini mencerminkan integrasi antara signs of God in nature (ayat
kauniyyah) dan signs of God in revelation (ayat qur aniyyah) (Sayyed Hossein Nasr, 1987).

Dalam konteks epistemologi Islam, penggunaan burung dalam QS. Al-Baqarah ayat 260 dapat
dipahami sebagai bentuk integrasi antara ayat qur’aniyyah (tanda-tanda wahyu) dan ayat kauniyyah
(tanda-tanda kosmik). Burung tidak hanya berperan sebagai objek biologis, tetapi juga sebagai media
epistemik yang memungkinkan terjadinya proses experiential learning, yaitu pembelajaran melalui
pengalaman langsung. Dengan demikian, ayat ini memperlihatkan bahwa Al-Qur’an tidak memisahkan
antara iman dan observasi empiris, melainkan memadukannya dalam satu kerangka pembelajaran yang
utuh.

Ayat ini diawali dengan rasa ingin tahu Nabi Ibrahim tentang bagaimana Allah menghidupkan
kembali makhluk setelah kematian. Meskipun secara iman beliau telah meyakini kekuasaan Allah,
keinginan untuk melihat proses tersebut secara nyata menunjukkan bahwa pengetahuan tidak hanya
berhenti pada tataran kepercayaan (belief), tetapi dapat ditransformasikan menjadi pengetahuan empiris
(empirical knowledge) yang lebih kokoh. Perintah Allah kepada Nabi Ibrahim untuk menangkap,
memotong, dan menempatkan bagian-bagian burung di atas bukit-bukit menjadi rangkaian metodologi
pembelajaran yang memadukan observasi, eksperimen, dan verifikasi.

Transformasi Pengetahuan dalam...245



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257)
Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin, M. Triono Al Fata

Sejumlah penelitian terdahulu telah membahas QS. Al-Bagarah ayat 260 dari aspek teologi
kebangkitan dan peneguhan akidah. Namun, kajian yang secara khusus menempatkan burung sebagai
media epistemik serta mengkaji aspek simboliknya dalam perspektif antropologi dan kosmologi Islam
masih relatif terbatas. Kekosongan inilah yang menjadi research gap dalam penelitian ini. Oleh karena
itu, artikel ini berupaya menawarkan pembacaan yang lebih integratif dengan menekankan dimensi
linguistik, simbolik, dan epistemologis ayat tersebut.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini difokuskan pada dua pertanyaan utama: (1)
bagaimana proses transformasi pengetahuan Nabi Ibrahim a.s. sebagaimana tergambar dalam QS. Al-
Baqarah ayat 260? dan (2) bagaimana peran burung, baik sebagai media empiris maupun simbol
kosmologis, dalam proses transformasi pengetahuan tersebut? Penelitian ini bertujuan untuk
mengungkap bahwa QS. Al-Baqarah ayat 260 tidak hanya menyajikan kisah historis, tetapi juga
menawarkan model epistemologi Qur’ani yang relevan bagi pengembangan pendidikan dan metodologi
keilmuan Islam kontemporer.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode tafsir tematik (mawdi ),
karena fokus kajian diarahkan pada pengungkapan makna, struktur, dan proses transformasi
pengetahuan yang terkandung dalam QS. Al-Baqarah ayat 260. Pendekatan kualitatif dipilih untuk
memungkinkan analisis mendalam terhadap teks Al-Qur’an sebagai wacana religius yang sarat makna
linguistik, simbolik, dan epistemologis (Mestika Zed, 2008). Metode tafsir tematik digunakan dengan
menempatkan QS. Al-Baqarah ayat 260 sebagai ayat inti (central verse), kemudian dianalisis secara
komprehensif dengan memperhatikan konteks kebahasaan, struktur perintah, serta relasinya dengan
konsep pengetahuan dalam Islam. Penelitian ini tidak mengumpulkan seluruh ayat tentang burung
secara ekstensif, melainkan membatasi korpus kajian pada ayat tersebut dan penjelasan tafsir yang
relevan, agar analisis tetap fokus dan mendalam.

Prosedur analisis data dilakukan melalui beberapa tahap sistematis. Pertama, analisis linguistik
terhadap kata dan frasa kunci dalam ayat, terutama istilah fasurhunna dan sa ‘yan, untuk mengungkap
makna leksikal, semantik, dan implikasi epistemiknya. Kedua, kategorisasi dan komparasi penafsiran
mufasir klasik dan kontemporer guna mengidentifikasi perbedaan pendekatan metodologis antara fafsir
bi al-riwayah dan tafsir bi al-dirayah. Ketiga, analisis simbolik terhadap burung dengan menggunakan
perspektif antropologi religius dan kosmologi Islam untuk memahami fungsi simbolik dan
pedagogisnya. Keempat, sintesis temuan dilakukan dengan menempatkan hasil analisis tersebut dalam
kerangka epistemologi Islam, khususnya konsep ‘ilm al-yagin, ‘ayn al-yaqin, dan haqq al-yagin.

Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu membandingkan penafsiran dari berbagai
mufasir serta mengaitkannya dengan literatur teoritis yang relevan. Selain itu, konsistensi penafsiran
dijaga dengan merujuk pada kaidah kebahasaan Arab dan prinsip-prinsip dasar ulumul Qur’an. Dengan
prosedur ini, penelitian diharapkan menghasilkan analisis yang sistematis, terfokus, dan dapat
dipertanggungjawabkan secara akademik.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Transformasi Pengetahuan Dalam Islam

Pengetahuan dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai akumulasi informasi, melainkan proses
transformasi yang mengubah perilaku, orientasi hidup, dan kedekatan kepada Allah. Imam Al-Ghazali,
melalui karya-karyanya seperti lhya’ Ulum al-Din, al-Munqidh min al-Dhalal, dan Mishkat al-Anwar,
menekankan bahwa ilmu adalah cahaya Ilahi yang hanya dapat diraih oleh hati yang bersih (Al-Ghazali,
t.t). Menurut Al-Ghazali, ilmu hakiki bersumber dari Allah, sebagaimana firman-Nya: “Allah adalah
cahaya langit dan bumi” (QS. An-Nur: 35). Ia menyatakan bahwa akal adalah alat, namun cahaya

Transformasi Pengetahuan dalam...246



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257)
Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin, M. Triono Al Fata

kebenaran hanya dapat masuk ke hati melalui anugerah Ilahi2. Oleh karena itu, penyucian hati (tazkiyah
al-nafs) menjadi syarat utama dalam proses memperoleh pengetahuan sejati (Al-Ghazali, 1996).

Transformasi pengetahuan dalam Islam memiliki akar yang kuat sejak periode awal kenabian,
dimulai dari turunnya wahyu pertama "Iqra’™ (QS. Al-‘Alaq: 1-5) yang menandai revolusi
epistemologis bagi umat manusia. Islam memandang ilmu sebagai fondasi pembentukan peradaban,
sebagaimana ditegaskan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas bahwa pendidikan dan ilmu dalam
Islam bertujuan membentuk manusia yang baik (al-insan al-salih) (Al-Attas, 1991). Fenomena
transformasi pengetahuan dalam sejarah Islam tidak hanya melibatkan perkembangan sains, tetapi juga
integrasi antara dimensi spiritual, moral, dan rasional. Misalnya, pada masa Bani Abbasiyah, lembaga
Bayt al-Hikmah di Baghdad menjadi pusat penerjemahan dan pengembangan ilmu pengetahuan yang
menghubungkan tradisi intelektual Yunani, Persia, dan India dengan nilai-nilai Islam (Sayyed Hossein
Nasr, 1991).

Pengetahuan juga sebagai perantara untuk menemukan kebenaran, khususnya dalam konteks
agama. Di dalam pengajian di KNB, Nur Syam menyampaikan tiga hal terkait dengan cara dalam
mempelajari kebenaran agama, khususnya Islam. Pertama, kajian yang bertumpu pada konsep ‘ainul
yaqin. Konsep ini bisa diterjemahkan sebagai kajian berdasarkan atau melalui pengindraan. Ada
perluasan makna dari ‘ain atau mata menjadi penginderaan. Jika dimaknai sebagai penginderaan maka
seluruh panca indera kita bisa digunakan untuk memahami ajaran agama. Karena penginderaan, maka
yang dipahami adalah hal-hal yang bersifat bendawi. Di dalam Islam disebut sebagai ciptaan Tuhan.
Islam mengajarkan agar manusia belajar tentang ciptaan Allah. Ciptaan yang bersifat material atau
bendawi. Tafakkaru fi khalgillah. Manusia diminta oleh Allah untuk memahami ajaran agama tersebut
berdasar atas apa yang dipahami dari penginderaannya. Kita diberi seperangkat alat penginderaan,
seperti mata, telinga, hidung, dan sebagainya yang berfungsi untuk mengenal ciptaan Allah. Dari
mengenal ciptaan Allah itulah akhirmya kita sampai pada kesepahaman bahwa semua yang
diciptakannya itu adalah untuk mempelajari akan keberadaan Allah. Kita diberi kecerdasan untuk
memilah mana yang benar dan mana yang salah. Jika kita mendengar tentang kebenaran maka kita akan
membenarkannya, dan sebaliknya. Jika kita melihat matahari, lalu berpikir bahwa matahari tentu ada
yang menciptakannya. Jika kita menghirup udara segar, maka dipastikan bahwa udara yang segar itu
juga ada yang menciptakannya. Demikanlah seterusnya.

Kedua, konsep ‘ilmul yagqin, yaitu cara menemukan kebenaran melalui ilmu pengetahuan.
Kebenaran penginderaan bisa menghasilkan kebenaran, akan tetapi kebenaran yang dihasilkannya tentu
sangat terbatas pada kemampuan manusia untuk menginderakannya atau melihat, mendengar,
merasakan dan sebagainya. Melalui pendekatan ilmul yaqin, maka kebenaran itu akan lebih
meyakinkan. Misalnya kita mendengar dari para penceramah agama tentang proses penciptaan manusia
di dalam al-Qur’an. Dimulai dari masuknya sperma ke dalam Rahim perempuan. Lalu jadilah manusia.
Dengan pendekatan doktriner, kita yakin kebenarannya. Tidak ragu-ragu. Kita mendengar bahwa
Fir’aun tenggelam di kala mengejar Nabi Musa. Kita mendengar ada sejumlah pemuda yang tertidur di
Goa selama 3.5 abad, dan sebagainya. Kita semua mendengarnya dari teks suci al-Qur’an. Maka secara
doktriner kita wajib mempercayainya.

Ketiga, konsep haqqul yagin, yaitu kebenaran yang diyakini kebenarannya atau kebenaran
sebenar-benarnya. Haqqul yakin adalah kebenaran yang diperoleh melalui kebenaran observasional atau
penginderaan lalu dikaji secara ilmiah dan akan menghasilkan kebenaran yang asasi. Kita akan semakin
meyakini kebenaran Alqur’an setelah membaca hasil penelitian atau mendengarkan hasil penelitian
yang dilakukan oleh para ahli di bidangnya. Fir’aun tenggelam telah didapatkan hasil penelitiannya,
Ashabul Kahfi sudah didapatkan verifikasi atas kebenarannya, kita mendapatkan hasil kajian tentang
bulan pernah terbelah. Semua ini menggambarkan bahwa melalui ilmu yaqin, maka yang semula
doktriner akhirnya menjadi kenyataan dalam ilmu pengetahuan. Hal ini yang saya sebut sebagai

Transformasi Pengetahuan dalam...247



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257)
Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin, M. Triono Al Fata

kebenaran yang sebenar-benarnya atau kebenaran asasi atau kebenaran hakiki. Dalam design Tuhan lalu
ada perangkat test DNA untuk menguji nasab siapa dari siapa.

Aspek Simbolik Burung dalam Perspektif Antropologi dan Kosmologi Islam

Burung mengandung makna simbolik yang mendalam jika dilihat dari sudut pandang
antropologi religius dan kosmologi Islam. Dalam berbagai kebudayaan manusia, burung sering
dipahami sebagai makhluk perantara karena kemampuannya hidup di dua wilayah sekaligus, yaitu di
bumi dan di udara. Secara antropologis, posisi ini menjadikan burung sebagai simbol penghubung
antara dunia fisik dan dunia yang bersifat transenden. Dalam tradisi Islam, makna simbolik tersebut
sejalan dengan konsep ayat kauniyyah, yakni tanda-tanda kebesaran Tuhan yang dapat dikenali melalui
fenomena alam (Sirajul Islam, 2014).

Burung sering muncul dalam berbagai teks keagamaan, karya sastra mistik, praktik ritual, dan
karya visual dalam masyarakat muslim. Kehadiran burung tidak hanya dipahami sebagai makhluk
biologis, tetapi juga sebagai simbol. Burung dipandang sebagai makhluk liminoid, yaitu berada di batas
antara dua dunia, sekaligus sebagai perantara kosmik yang menghubungkan langit dan bumi, serta
sebagai gambaran kondisi batin dan spiritual manusia. Pendekatan antropologis membantu menjelaskan
mengapa manusia memberi makna simbolik yang kaya terhadap burung, sementara perspektif
kosmologi Islam—melalui Al-Qur’an, tafsir, dan tradisi tasawuf—menjelaskan bagaimana burung
ditempatkan dalam kerangka makna religius yang utuh dan sistematis.

Dalam kajian antropologi simbolik, makhluk yang dapat terbang—seperti burung—sering
dipahami sebagai makhluk di antara: ia hidup di darat tetapi mampu menjangkau langit. Karena
posisinya yang “di tengah” ini, burung secara simbolik dianggap berada di antara dunia fisik manusia
dan dunia gaib atau spiritual. Itulah sebabnya burung kerap dipakai sebagai lambang perantara,
pembawa pesan, penanda pertanda, atau penunjuk arah perjalanan batin manusia. Penelitian-penelitian
mutakhir juga menunjukkan bahwa simbol burung banyak digunakan dalam budaya material, seperti
pada poster, bangunan, atau kain tradisional. Pilihan simbol ini biasanya tidak bersifat hiasan semata,
melainkan berkaitan dengan kebutuhan menyampaikan nilai-nilai tertentu kepada masyarakat, seperti
makna pengorbanan, kehormatan, atau kesucian bersama. Nilai-nilai tersebut kemudian “dipentaskan”
dan dikomunikasikan melalui ruang publik maupun praktik ritual (Herwandi, 2023).

Dalam tradisi tasawuf, burung sering digunakan sebagai kiasan bagi perjalanan rohani manusia.
Karya klasik Mantiq al-Tayr (Musyawarah Burung-Burung) karya Farid al-Din ‘Attar menggambarkan
burung-burung sebagai representasi berbagai sikap, kebiasaan, dan rintangan batin yang harus dilewati
seorang pencari jalan spiritual agar dapat sampai pada Tuhan (Wusul). Dalam kajian sastra dan
religiositas masa kini, para peneliti melihat bahwa alegori ini tidak berhenti sebagai warisan teks lama.
Ia terus hidup dan digunakan sebagai kerangka untuk membaca persoalan moral, psikologis, bahkan
politik di dunia modern. Simbol-simbol penting seperti “Simurgh” sebagai lambang realitas Ilahi, serta
perjalanan melalui “tujuh lembah”, dipahami sebagai peta batin manusia—sebuah gambaran kosmologi
internal tentang proses mengenal, membersihkan, dan menyempurnakan diri (Sobia Tahir, 2024).

Penelitian seni rupa kontemporer dan studi visual menyorot kehadiran motif burung dalam
arsitektur, keramik, manuskrip miniatur, dan poster keagamaan (mis. seni Ashura di Iran). Motif ini
tidak hanya dekoratif tetapi membawa pesan ideologis — misalnya: peacock atau simurgh dalam
konteks Persia membawa konotasi kosmologis dan kerajaan; burung-burung pada poster religius dapat
menjadi simbol martabat korban atau agen metaforis yang menguatkan narasi kolektif. Kajian
komparatif motif burung di monumen dan artefak memperlihatkan bagaimana simbol-simbol lama
diadaptasi untuk kebutuhan komunitas kontemporer (Roya Esmi, 2022).

Transformasi Pengetahuan dalam...248



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257)
Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin, M. Triono Al Fata

Teks-teks Islam sendiri memberikan dasar kosmologis bagi munculnya makna simbolik burung.
Salah satu contoh penting adalah kisah Nabi Sulaiman a.s. yang dianugerahi kemampuan memahami
mantiq al-tayr (bahasa burung). Ayat ini kemudian menjadi rujukan utama dalam tradisi sastra dan
mistik Islam yang memandang burung sebagai pembawa hikmah dan pengetahuan dari Tuhan. Selain
itu, beberapa jenis burung tertentu—seperti burung hud-hud dalam kisah Nabi Sulaiman dan kaum
Saba’—memiliki peran cerita yang menonjol, karena berfungsi sebagai penyampai informasi dan
penghubung komunikasi. Dalam kajian-kajian kontemporer, kisah dan ayat semacam ini terus
ditafsirkan ulang untuk menegaskan keterkaitan antara pengetahuan yang bersifat empiris, tanda-tanda
ketuhanan, dan pengalaman keagamaan manusia.

Dalam kosmologi Islam, alam semesta dipahami sebagai tatanan hierarkis yang saling
terhubung antara alam materi dan alam gaib. Burung, dengan kemampuannya bergerak di udara dan
berpindah dari satu ruang ke ruang lain, sering dipandang sebagai representasi makhluk yang
menembus batas-batas tersebut. Oleh karena itu, penggunaan burung sebagai media dalam demonstrasi
kebangkitan memiliki makna kosmologis: kebangkitan bukan hanya peristiwa biologis, tetapi juga
peristiwa yang menghubungkan kembali dimensi jasmani dan ruhani.

Kajian antropologi sastra dan studi diaspora memperlihatkan bahwa figur burung dalam karya
para penulis Arab kontemporer kerap dimanfaatkan sebagai simbol mobilitas, pengasingan, dan upaya
menemukan kembali makna “rumah”. Sifat burung yang bermigrasi menjadikannya metafora yang
efektif untuk menggambarkan pengalaman manusia modern—yakni perpindahan lintas ruang, rasa
kehilangan, sekaligus harapan akan keterikatan baru. Penelitian mutakhir terhadap novel-novel diaspora
juga menunjukkan bahwa citra burung (avifaunal) berperan penting dalam merepresentasikan dan
mengkritisi realitas politik serta dinamika kultural masa kini (Nour Kailani, 2024).

Dari sudut pandang antropologi simbolik, pemilihan burung sebagai medium simbolik tidak
bersifat kebetulan, melainkan berakar pada kedekatannya dengan kehidupan manusia sehari-hari. Dalam
banyak kebudayaan, burung merupakan makhluk yang paling mudah diamati secara langsung: mereka
hidup di sekitar permukiman, bergerak bebas di ruang terbuka, memiliki pola perilaku yang relatif dapat
dikenali, dan menunjukkan siklus hidup (terbang, hinggap, bermigrasi, mati) yang kasatmata. Karena
itu, burung menjadi entitas alam yang akrab bagi pengalaman inderawi manusia dan mudah
diidentifikasi sebagai individu maupun sebagai spesies. Clifford Geertz menegaskan bahwa simbol-
simbol budaya yang efektif umumnya berangkat dari pengalaman empiris yang dekat dengan kehidupan
sosial sehari-hari, karena di situlah makna dapat diproduksi dan dipahami secara kolektif (Geertz,
1973).

Selain itu, antropologi simbolik kontemporer menekankan bahwa simbol tidak berdiri sendiri,
melainkan terbentuk melalui praktek sosial yang aktif. Burung yang diamati dalam kehidupan sehari-
hari menjadi bagian dari world-making (penciptaan dunia makna) karena mereka termasuk dalam
percakapan sosial, ritual, dan narasi kolektif, yang selanjutnya dievaluasi sebagai sumber pengetahuan
yang valid oleh anggota komunitas. Interaksi dan pengalaman inderawi dengan burung membuat
simbol-simbol tersebut lebih mudah diakses & dibagikan secara antargenerasi dan bisa dipakai sebagai
alat pedagogis untuk mentransmisikan gagasan moral, estetis, dan kosmologis secara empiris ke
generasi berikutnya. Dengan demikian, burung berperan ganda: sebagai fenomena empirik yang dapat
diamati secara langsung dan sebagai medium simbolik yang mendukung penyampaian gagasan abstrak
yang menjadi bagian dari kosmologi budaya masyarakat (Delfino, 2024).

Penafsiran dan Analisis QS. Al-Baqarah Ayat 260
Firman Allah Swt dalam QS. Al-Baqarah ayat 260 :

Transformasi Pengetahuan dalam...249



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257)
Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin, M. Triono Al Fata

G dagl 33 B 5 fled 105 5 06 L g1 6 S\ E ST a ) o e 06 3
@?&U/ ,W\u\(\p ngs,l;;:\a ,,,o ah ;ﬁ&i&yk}ﬁ&?fdﬂ au;fi\:g\

(Ingatlah) ketika Ibrahim berkata, “Ya Tuhanku, perlihatkanlah kepadaku bagaimana Engkau
menghidupkan orang-orang mati.” Dia (Allah) berfirman, “Belum percayakah engkau?” Dia (Ibrahim)
menjawab, “Aku percaya, tetapi agar hatiku tenang.” Dia (Allah) berfirman, “Kalau begitu, ambillah
empat ekor burung, lalu dekatkanlah kepadamu (potong-potonglah). Kemudian, letakkanlah di atas
setiap bukit satu bagian dari tiap-tiap burung. Selanjutnya, panggillah mereka, niscaya mereka datang
kepadamu dengan segera.” Ketahuilah bahwa Allah Mahaperkasa lagi Mahabijaksana.

Para ahli takwil berselisih pendapat tentang sebab permintaan Ibrahim AS kepada Tuhannya
untuk memperlihatkan kepadanya bagaimana menghidupkan orang mati. Sebagian mereka berpendapat:
Sebab munculnya pertanyaan Ibrahim kepada Tuhannya adalah bahwa ia melihat bangkai seekor
binatang dicabik-cabik oleh binatang buas dan burung, kemudian dia bertanya kepada Tuhannya agar
memperlihatkan kepadanya bagaimana cara mengembalikan kehidupan kepada bangkai binatang tadi,
sementara daging-gadingnya berada dalam perut burung yang terbang di udara dan dalam perut
binatang-binatang buas di bumi, supaya dia dapat melihat hal itu. secara nyata, sehingga dengan
melihatnya menjadi lebih yakin dan menambah pengetahuan, maka Allah memperlihatkan hal itu
sebagai perumpamaan dengan apa yang Dia perintahkan padanya (At-Tabari, t.t). Sebagian ahli yang
lain beapendapat bahwa sebenarnya sebab permintaan Ibraliim AS kepada Tuhannya adalah ketika
datang kabar gembira dari Allah bahwasanya dia akan dijadikan kekasih, maka Nabi Ibrahim minta
diperlihatkan segera tanda akan hal itu kepadanya agar hatinya tenang bahwa dirinya telah dipilih
menjadi kekasih, sehingga dia memiliki keyakinan kuat.

Penggunaan redaksi pertanyaan dan permohonan dari Nabi Ibrahim ini memberikan isyarat
bahwa Nabi Ibrahim sama sekali tidak meragukan apapun. Pertanyaan yang menggunakan kata kayfa
(bagaimana) hanya diajukan tentang keadaan sesuatu yang ada dan diakui keberadaannya oleh orang
yang bertanya dan orang yang ditanyakan. Seperti pertanyaan yang disampaikan oleh seseorang
“bagaimana Zaid dapat mengetahui hal tersebut?” (orang yang bertanya dan orang yang ditanyakan
telah sama-sama mengetahui bahwa Zaid telah mengetahui hal tersebut, namun orang yang bertanya
ingin menanyakan dari manakah Zaid mengetahui kabar tersebut) atau seperti pertanyaan lainnya :
“bagaimana cara menenun baju” (orang yang bertanya merasa yakin bahwa orang yang ditanyainya
dapat menenun baju), ataupun pertanyaan yang semacamnya. Atau kata tanya ini terkadang digunakan
untuk bertanya mengenai keadaan sesuatu, misalnya ada orang yang bertanya: “bagaimana bajumu?”
atau “bagaimana Umar?” atau, kata tanya ini juga terkadang digunakan untuk pemberitahuan tentang
sesuatu hal, misalnya saja ungkapan Imam Al-Bukhari dalam kitabnya : bagaimana permulaan
diturunkannya wahyu ? (Al-Qurtubi, 1964).

Selain itu, perkataan Nabi Ibrahim a.s. “wa lakin liyatmainna al-qalb” selanjutnya menjadi
sebuah ungkapan yang biasa digunakan seseorang yang sudah percaya dan yakin terhadap sesuatu hal,
namun ia meminta kepastian akan kebenaran sesuatu tersebut. Lalu ia meminta kepada seseorang untuk
menguatkan dan memastikan janji, atau ucapan atau perbuatan yang dijanjikan kepadanya dengan
berkata : “wa lakin liyatmainna al-qalb”, padahal sebenarnya ia sudah percaya dan yakin (Zuhaili,
1991). Perkataan Nabi Ibrahim “arini kayfa tuhyi al-mawta” adalah permohonan agar diperlihatkan
kepadanya cara Allah SWT menghidupkan kembali makhluk yang telah mati, bukan bertujuan untuk
menguji kekuasaan-Nya untuk menghidupkan atau menumbuhkan. Kemudian Nabi Ibrahim a.s.
memohon keyakinan dan kemantapan hati, yaitu pikiran dan hatinya merasa tenang dan mantap
terhadap sesuatu yang diyakini, agar jelas perbedaan antara sesuatu yang diketahui dengan dalil dan
sesuatu yang diketahui dengan menyaksikan dan membuktikannya sendiri (Zuhaili, 1991).

Transformasi Pengetahuan dalam...250



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257)
Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin, M. Triono Al Fata

Analisis linguistik terhadap QS. al-Baqarah [2]: 260 membuka pemahaman yang lebih
mendalam tentang makna peristiwa yang dialami Nabi Ibrahim a.s. Ayat ini tidak sekadar menyajikan
kisah mukjizat yang berada di luar jangkauan rasio manusia, tetapi menggambarkan suatu proses
pencarian pengetahuan yang berlangsung secara sadar dan terarah. Permintaan Nabi Ibrahim untuk
“melihat” bagaimana Allah menghidupkan kembali makhluk yang mati menunjukkan adanya keinginan
untuk mencapai keyakinan yang lebih kokoh melalui pengalaman langsung, bukan karena keraguan
terhadap kekuasaan Allah, melainkan sebagai upaya memperdalam pemahaman dan ketenangan batin.
Struktur kebahasaan ayat ini memperkuat makna tersebut, terutama melalui penggunaan kata kerja
fasurhunna (b <) yang mengisyaratkan tindakan aktif dan terencana, serta kata sa ‘yan (%) yang
menggambarkan gerak atau proses yang nyata dan dapat diamati. Pilihan diksi ini menunjukkan bahwa
proses yang diperintahkan Allah kepada Nabi Ibrahim bukanlah peristiwa instan atau pasif, melainkan
melibatkan tindakan konkret, observasi, dan keterlibatan langsung. Dengan demikian, ayat ini
menyiratkan bahwa pengalaman empiris memiliki peran penting dalam membangun dan menguatkan
keyakinan.

Kata fasurhunna berasal dari akar kata sawara. Secara leksikal, akar kata ini memiliki spektrum
makna yang beragam, antara lain: memotong, memisahkan, mengubah bentuk, dan dalam konteks
tertentu menggabungkan kembali setelah pemisahan (Ibn Manzur, t.t). Ibn Faris menegaskan bahwa
makna dasar akar kata ini berkisar pada perubahan struktur dan pemisahan bagian dari keseluruhan (Ibn
Faris, 1990). Mayoritas mufasir klasik—seperti al-Tabari, al-Qurtubi, dan Ibn Kathir—memahami
perintah fasurhunna sebagai instruksi literal kepada Nabi Ibrahim a.s. untuk menyembelih burung-
burung tersebut, mencincangnya, lalu mencampurkan bagian-bagian tubuhnya sebelum meletakkannya
di beberapa bukit. Penafsiran ini menolak pendekatan simbolik atau metaforis, serta menegaskan bahwa
perintah tersebut harus dipahami sebagai tindakan nyata yang bersifat praktis dan fisik. Al-Tabar1
dengan tegas menjelaskan bahwa ayat ini bermakna memisahkan bagian-bagian tubuh burung lalu
mencampurkannya, sampai tidak ada lagi bentuk asal yang bisa dikenali. Karena itu, hidup kembalinya
burung-burung tersebut tidak dapat dipahami sebagai sekadar ilusi penglihatan atau proses alami biasa,
melainkan sebagai peristiwa luar biasa yang melampaui penjelasan sebab-akibat yang umum (Al-
Thabari, 1991).

Dalam khazanah tafsir klasik, QS. al-Bagarah [2]: 260 secara dominan dibaca dalam kerangka
teologis yang bertujuan mengukuhkan doktrin keimanan, khususnya terkait keyakinan akan kebangkitan
jasad setelah kematian. Al-Tabar1 (w. 310 H), misalnya, menafsirkan ayat ini dengan pendekatan tafsir
bi al-riwayah, yakni mengumpulkan dan menyeleksi berbagai riwayat dari sahabat dan tabi‘in
mengenai peristiwa permintaan Nabi Ibrahim a.s. Al-Tabarl menegaskan bahwa permohonan tersebut
bukanlah ekspresi keraguan terhadap kekuasaan Allah SWT, melainkan sebagai bentuk tagmi’n al-qalb
(ketenteraman hati) melalui penyaksian langsung atas realitas kebangkitan (al-Tabart, Jami‘ al-Bayan).
Fokus utama penafsiran ini terletak pada penegasan bahwa Allah Mahakuasa menghidupkan kembali
makhluk yang telah mati, sebagaimana burung-burung yang dipotong lalu dihidupkan kembali atas izin-
Nya.

Pendekatan serupa juga dikemukakan oleh al-Qurtubi yang menempatkan ayat ini sebagai dalil
rasional sekaligus tekstual untuk membantah kaum yang mengingkari kebangkitan jasmani. Dalam
tafsimya, al-Qurtubi menegaskan bahwa peristiwa tersebut merupakan mukjizat konkret yang
dimaksudkan untuk meneguhkan akidah, baik bagi Nabi Ibrahim sendiri maupun bagi umat manusia
secara umum. la cenderung memahami perintah fasurhunna dan proses penghidupan burung secara
literal, sebagai demonstrasi nyata kekuasaan ilahi yang melampaui hukum sebab-akibat biasa. Dengan
demikian, tafsir klasik berfungsi menjaga stabilitas teologis ayat dan memastikan bahwa pesan utama
tentang kebangkitan setelah mati tidak bergeser.

Transformasi Pengetahuan dalam...251



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257)
Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin, M. Triono Al Fata

Namun, perkembangan tafsir pada era modern dan kontemporer menunjukkan adanya
pergeseran penekanan metodologis. Mufasir seperti Muhammad Quraish Shihab dan Wahbah al-Zuhailt
tidak menafikan dimensi teologis ayat, tetapi memperluas horizon penafsirannya ke ranah psikologis
dan epistemologis. Quraish Shihab, dalam Tafsir al-Misbah, menekankan bahwa permintaan Nabi
Ibrahim a.s. merupakan ekspresi kerinduan intelektual dan spiritual untuk mencapai tingkat keyakinan
yang lebih tinggi. [a memaknai ayat ini sebagai peralihan dari ‘ilm al-yagin (keyakinan berbasis
pengetahuan rasional dan wahyu) menuju ‘ayn al-yaqin (keyakinan berbasis penyaksian langsung),
tanpa sedikit pun mengindikasikan adanya keraguan iman (M. Quraish Shihab, 2001).

Selanjutnya, Dalam tradisi tafsir klasik, perhatian terhadap diksi sa ‘yan dalam QS. al-Bagarah
[2]: 260 meskipun tidak selalu dieksplisitkan sebagai analisis linguistik formal, namun tercermin jelas
dalam cara para mufassir memahami kualitas kehidupan burung-burung tersebut setelah dihidupkan
kembali. Al-Tabari, misalnya, menafsirkan frasa ya finaka sa‘yan sebagai datangnya burung-burung
tersebut kepada Nabi Ibrahim a.s. dalam keadaan hidup secara utuh, mengenali pemanggilnya, dan
mampu merespons perintah Ilahi. Penekanan al-TabarT bukan semata pada aspek “datang”, tetapi pada
fakta bahwa burung-burung tersebut mengenali Ibrahim dan bergerak menuju beliau, yang secara
implisit menegaskan adanya kesadaran dan fungsi kognitif.

Ibn Kathir juga menegaskan makna serupa dengan menyatakan bahwa burung-burung itu
kembali hidup lalu “datang dengan cepat” menuju Nabi Ibrahim a.s. sebagai bentuk realisasi sempurna
dari kuasa Allah dalam menghidupkan makhluk setelah kematian. Meskipun redaksinya terkesan
deskriptif, penekanan pada kecepatan dan keterarahan gerak menunjukkan bahwa yang dimaksud bukan
sekadar animasi biologis, melainkan kehidupan yang fungsional dan sadar. Hal ini sejalan dengan
penggunaan sa‘yan yang dalam bahasa Arab tidak pernah digunakan untuk gerak tanpa tujuan.

Fakhr al-Din al-Razi menafsirkan ayat ini dengan pendekatan yang lebih filosofis. Ia menolak
anggapan bahwa kebangkitan burung-burung tersebut hanya bersifat sebagian atau sekadar simbolik.
Menurutnya, penggunaan kata sa‘yan menunjukkan bahwa kehidupan yang dikembalikan bersifat utuh,
mencakup tubuh, naluri, dan kesadaran. Al-Razi juga menegaskan bahwa jika kehidupan itu tidak
kembali secara sempurna, maka peristiwa tersebut tidak akan mampu menumbuhkan ketenangan hati
(tuma’ninah al-qalb) pada Nabi Ibrahim a.s. sebagaimana yang beliau mohonkan. Oleh karena itu, kata
sa‘yan berfungsi sebagai penanda bahasa yang menegaskan kesempurnaan hidup setelah kebangkitan
(Al-Razi, 1990).

Quraish Shihab, dalam Tafsir al-Misbah, menegaskan bahwa penggunaan sa‘yan menunjukkan
respons aktif makhluk hidup terhadap kehendak Allah. Burung-burung tersebut tidak hanya hidup,
tetapi “datang memenuhi panggilan” Nabi Ibrahim a.s., yang menandakan adanya koordinasi antara
kehendak Ilahi, kesadaran makhluk, dan pengalaman manusia sebagai subjek pengetahuan. Shihab juga
menekankan bahwa ayat ini memberikan pesan metodologis bahwa iman yang kokoh tidak menafikan
penggunaan akal dan pengalaman inderawi, selama keduanya berada dalam bimbingan wahyu (M.
Quraish Shihab, 2001).

Perbandingan antara tafsir klasik dan tafsir kontemporer dalam membaca QS. Al-Bagarah ayat
260 menunjukkan bahwa masing-masing memiliki kelebihan dan keterbatasan metodologis yang saling
melengkapi. Tafsir klasik, yang berkembang dalam konteks awal pembentukan ortodoksi Islam,
memiliki keunggulan utama pada kedekatannya dengan tradisi riwayat, bahasa Arab awal, dan horizon
pemahaman generasi salaf. Pendekatan tafsir bi al-riwayah yang digunakan oleh mufasir seperti al-
TabarT, al-Qurtubi, dan Ibn Kathir berperan penting dalam menjaga stabilitas makna teologis ayat dan
mencegah penafsiran spekulatif yang berpotensi menyimpang dari prinsip akidah. Dalam konteks QS.
Al-Baqarah ayat 260, tafsir klasik secara konsisten menegaskan bahwa peristiwa tersebut merupakan
mukjizat konkret yang benar-benar terjadi, sehingga berfungsi kuat sebagai dalil tentang kebangkitan
jasmani dan kekuasaan mutlak Allah.

Transformasi Pengetahuan dalam...252



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257)
Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin, M. Triono Al Fata

Kelebihan tafsir klasik terletak pada otoritas ilmiahnya yang bersandar pada sanad, atsar
sahabat dan tabi‘in, serta disiplin kebahasaan Arab klasik. Hal ini membuat tafsir klasik relatif kokoh
secara normatif dan memiliki legitimasi tinggi dalam diskursus keislaman. Namun demikian,
keterbatasan tafsir klasik tampak pada kecenderungannya untuk berhenti pada makna ontologis dan
teologis ayat, sehingga dimensi psikologis, pedagogis, dan epistemologis sering kali tidak dieksplorasi
secara eksplisit. Dalam kasus QS. Al-Bagarah ayat 260, penafsiran klasik umumnya menekankan bukti
kebangkitan, tetapi belum secara sistematis mengartikulasikan ayat ini sebagai model pembelajaran
berbasis pengalaman atau sebagai kerangka transformasi pengetahuan.

Sebaliknya, tafsir kontemporer hadir dengan kelebihan berupa sensitivitas terhadap konteks
modern, perkembangan ilmu pengetahuan, dan kebutuhan pembaca masa kini. Mufasir seperti M.
Quraish Shihab dan Wahbah al-Zuhaili berusaha mengaitkan makna ayat dengan dimensi psikologis
Nabi Ibrahim a.s., dinamika pencarian keyakinan, serta nilai-nilai metodologis yang relevan dengan
pendidikan dan epistemologi Islam. Kelebihan tafsir kontemporer terletak pada kemampuannya
membaca ayat Al-Qur’an secara kontekstual tanpa melepaskan akar normatifnya, sehingga ayat tidak
hanya dipahami sebagai doktrin keimanan, tetapi juga sebagai pedoman praktis dalam proses belajar,
berpikir kritis, dan pencarian kebenaran.

Namun, tafsir kontemporer juga memiliki keterbatasan. Upaya kontekstualisasi yang kuat
terkadang berisiko menggeser fokus utama ayat jika tidak dikontrol dengan disiplin ulumul Qur’an.
Penekanan berlebihan pada aspek simbolik, psikologis, atau metodologis dapat membuka ruang bagi
pembacaan yang terlalu subjektif atau terlepas dari konsensus makna dasar yang telah mapan dalam
tradisi tafsir klasik. Oleh karena itu, tafsir kontemporer memerlukan dialog kritis yang berkelanjutan
dengan khazanah tafsir klasik agar tetap berada dalam koridor epistemologi Islam yang otoritatif.

Dengan demikian, para mufassir klasik maupun kontemporer, meskipun memakai cara pandang
dan ungkapan yang berbeda, pada dasarnya sepakat bahwa kata sa‘yan dalam QS. al-Baqarah [2]: 260
tidak hanya menjelaskan gerakan fisik semata. Kata ini justru menjadi penanda adanya kehidupan yang
utuh, kesadaran makhluk, serta keabsahan pengalaman langsung dalam menguatkan iman.
Perbedaannya terletak pada penekanan pembahasan: mufassir klasik lebih menyoroti sisi ontologis dan
teologis tentang kebangkitan, sementara mufassir kontemporer menekankan makna epistemologis dan
nilai pendidikannya. Kedua pendekatan ini saling melengkapi dan memperkaya pemahaman bahwa Al-
Qur’an menghadirkan model pengetahuan yang menyatu antara wahyu, pengalaman, dan pemikiran
rasional.

Dengan demikian, kelebihan tafsir klasik terletak pada kekuatan normatif dan teologisnya,
sementara tafsir kontemporer unggul dalam relevansi kontekstual dan pengembangan makna
epistemologis. Kekurangan masing-masing pendekatan justru menunjukkan bahwa keduanya tidak
bersifat saling meniadakan, melainkan saling melengkapi. Integrasi antara tafsir klasik dan kontemporer
memungkinkan pembacaan QS. Al-Bagarah ayat 260 yang utuh: kokoh secara akidah, kaya secara
metodologis, dan relevan bagi pengembangan pendidikan serta epistemologi Islam di era modern.

Quraish Shihab perbendapat bahwa agaknya tidak keliru jika terdapat pendapat dan pandangan
bahwa saat menyampaikan permohonan itu, Nabi Ibrahim as. belum sampai pada satu tingkat keimanan
yang meyakinkan, sehingga — ketika itu - masih ada semacam berbagai pertanyaan yang muncul dalam
benak beliau. Kalaupun saat itu beliau telah yakin, maka itu baru sampai pada tingkat ‘/lm al-Yagin,
belum ‘Ain al-Yaqin, apalagi Haqq al-Yagin. Beliau baru sampai pada tingkat keyakinan yang semputna
setelah Malakut as-Samawat wa al-Ardh ditunjukkan kepadanya oleh Allah, sebagaimana firman-Nya
QS. Al-An’am ayat 75 (M. Quraish Shihab, 2001).

Hikmah kenapa hewan yang dipilih adalah burung bukan yang lainnya adalah karena burung
adalah binatang yang paling dekat dari lingkungan manusia, memiliki paling banyak sifat dan ciri-ciri
kebinatangan, karena burung mudah dijadikan sebagai objek penelitian dan eksperimen dan karena

Transformasi Pengetahuan dalam...253



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257)
Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin, M. Triono Al Fata

burung adalah hewan yang biasanya paling takut kepada manusia. Sehingga jika hanya dengan
memanggil, maka burung-burung itu langsung berdatangan, maka hal ini menjadikan bukti yang
diberikan semakin kuat (Zuhalili, 1991).

Adapun kenapa jumlah burung adalah empat ekor, maka hal ini kita serahkan kepada Allah
SWT karena beberapa keterangan yang berkaitan dengan jumlah atau bilangan biasanya bersifat
ta'abbudiy (hanya mengandung unsur ibadah semata, kewajiban kita adalah mengimaninya tidak usah
menanyakan sebab dan alasannya). Namun, ada pendapat yang mengatakan bahwa jumlah empat ini
sesuai dengan jumlah kondisi cuaca alam atau sesuai dengan jumlah mata angin. Namun, pendapat ini
tidak mengandung suatu kebenaran, hal ini seperti yang dijelaskan di dalam tafsir al-Manar (Zubhaili,
1991).

Proses Transformasi Pengetahuan Melalui Perantara Burung

Hasil analisis teks QS. Al-Baqarah ayat 260 menunjukkan bahwa burung berperan sebagai
media empiris dalam proses transformasi pengetahuan Nabi Ibrahim alayhis-salam. Ayat tersebut
menceritakan dialog antara Nabi Ibrahim dengan Allah SWT mengenai keyakinan terhadap kebangkitan
makhluk hidup. Nabi Ibrahim memohon penjelasan secara konkret tentang bagaimana Allah
menghidupkan kembali yang telah mati. Allah kemudian memerintahkan beliau untuk: Pertama,
mengambil empat ekor burung. Kedua, memotongnya dan mencampurkan bagian-bagiannya. Kefiga,
membagi bagian-bagian tersebut di atas bukit-bukit yang berbeda. Keempat, memanggil burung-burung
tersebut, lalu burung itu kembali hidup dan mendatangi beliau.

Hasil ini memperlihatkan adanya proses eksperimen langsung yang menggabungkan
pengetahuan wahyu (revelational knowledge) dengan pembuktian empiris (empirical verification), di
mana burung menjadi perantara visual dan material yang memfasilitasi perubahan tingkat pengetahuan
Nabi Ibrahim dari ‘ilm al-yagin (pengetahuan melalui informasi) menjadi ‘ain al-yaqin (pengetahuan
melalui penglihatan langsung), yang selanjutnya menuju tingkatan hag al-yagin Berasarkan kerangka
epistemologi [slam, tingkat pengetahuan Nabi Ibrahaim melalui tahapan sebagai berikut:

1. Curiosity (Rasa Ingin Tahu) — Nabi Ibrahim bertanya: "Tunjukkanlah kepadaku bagaimana

Engkau menghidupkan orang-orang mati."”

2. Theoretical Knowledge (‘Ilm al-Yaqin) — Allah menjelaskan secara verbal bahwa Dia mampu
melakukannya.

3. Experimental Knowledge (‘Ayn al-Yaqin) — Nabi Ibrahim menyaksikan secara langsung proses
kembalinya burung.

4. Absolute Knowledge (Haqq al-Yaqin) — Pengetahuan berubah menjadi keyakinan penuh yang
tidak tergoyahkan.

Perubahan ini adalah inti dari transformasi pengetahuan: sebuah pergeseran dari pengetahuan
berbasis informasi menuju pengetahuan berbasis pengalaman langsung yang bersifat transformatif
terhadap keyakinan.

Sedangkan Burung pada kisah ini berfungsi sebagai model percobaan biologis yang
memungkinkan Nabi Ibrahim untuk melihat transformasi kehidupan secara konkret. Pemilihan burung
dapat dipahami dari beberapa perspektif:

1. Biologis: Burung memiliki anatomi yang kompleks namun mudah diidentifikasi dan dibedakan
setiap individunya, sehingga memudahkan proses pembuktian.

2. Simbolis: Dalam beberapa literatur tafsir, burung sering menjadi simbol kebebasan, kehidupan, dan
transendensi, sehingga sesuai sebagai perantara dalam demonstrasi kebangkitan.

3. Metodologis: Proses memanggil burung kembali setelah diceraiberaikan menjadi metode
eksperimen yang menuntut observasi langsung, bukan hanya penjelasan verbal.

Transformasi Pengetahuan dalam...254



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257)
Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin, M. Triono Al Fata

Proses ini memiliki makna yang mendalam dalam kerangka transformasi pengetahuan. Pertama,
peristiwa tersebut menegaskan bahwa pengetahuan yang hanya bersifat teoretis belum tentu cukup
untuk mencapai ketenangan hati (fuma’ninah al-qalb) (Al-Qardhawi, 1996). Dalam konteks Nabi
Ibrahim, meskipun beliau sudah meyakini kekuasaan Allah, pengalaman empiris secara langsung
menjadi katalis bagi peningkatan kualitas iman. Kedua, peristiwa ini menunjukkan peran penting
metode demonstratif dalam pendidikan Islam, di mana pembuktian melalui observasi langsung
berfungsi sebagai penguat pemahaman konseptual.

Kisah ini menunjukkan bahwa Islam memandang harmonis antara pengetahuan yang diwahyukan
dan pengetahuan hasil pengamatan. Wahyu memberikan kerangka konseptual dan arah, sementara
eksperimen memberikan validasi empiris. Perantara burung di sini menjadi jembatan konkret yang
menghubungkan dua sumber pengetahuan tersebut. Konsep ini sejalan dengan pendekatan ilmiah
modern yang menggabungkan teori (hipotesis) dengan observasi (eksperimen). Bedanya, pada kasus
Nabi Ibrahim, hipotesisnya bersumber dari wahyu, bukan spekulasi manusia semata.

Tahapan Transformasi Pengetahuan Nabi Ibrahim

Tahap Kondisi Pengetahuan Sumber Pengetahuan Bentuk Pembuktian
1. Cunosﬁy (Rasa Ingin memahaml proses Akal dan iman awal Pertanyaan langsung
Ingin Tahu) kebangkitan kepada Allah
P tah lalui
2. ‘Illm al-Yaqin . cnseta u an el Wahyu Penjelasan verbal Allah
informasi
. _ Pengetahuan melalui ) .
3. ‘Ayn al-Yaqin : Wahyu + Observasi Eksperimen dengan burung
penglihatan langsung
_ Keyakinan mutlak tanpa Integrasi akal, wahyu, Kejadian kebangkitan
4. Haqq al-Yaqin .
keraguan dan pengalaman burung di depan mata

Dengan demikian, pembahasan tentang transformasi pengetahuan dalam Islam menjadi penting, baik
untuk memahami landasan teoretisnya maupun untuk mengidentifikasi relevansinya di era modern.

Selain itu, QS. al-Baqarah [2]: 260 menampakkan pola pembelajaran yang paralel. Nabi
Ibrahim a.s. tidak ditempatkan sebagai penerima pengetahuan yang pasif melalui penyampaian wahyu
semata, melainkan diarahkan untuk terlibat langsung dalam pengalaman empirik atas realitas yang
hendak dipahaminya. Instruksi Ilahi untuk mengambil burung, memisah-misahkan bagian-bagiannya,
menempatkannya di beberapa lokasi, kemudian memanggilnya kembali, dapat dipahami sebagai bentuk
concrete experience yang disusun secara sadar dalam kerangka pedagogis. Melalui pengalaman
tersebut, pengetahuan tidak berhenti pada tataran kognitif, tetapi diolah melalui refleksi internal yang
mendalam hingga bermuara pada tuma’ninah al-qalb (ketenteraman batin), yang menjadi indikator
tercapainya proses pembelajaran iman secara utuh.

Dalam konteks ini, burung berfungsi sebagai learning medium yang menjembatani konsep
abstrak kebangkitan dengan pengalaman empiris yang dapat disaksikan. Proses tersebut menunjukkan
bahwa Al-Qur’an mengafirmasi pentingnya pengalaman inderawi sebagai sarana validasi pengetahuan,
selama pengalaman tersebut berada dalam bimbingan wahyu. Hal ini sejalan dengan pandangan para
filsuf pendidikan Islam bahwa pengalaman (tajribah) memiliki kedudukan penting dalam proses
pembentukan ilmu, meskipun tidak pernah berdiri otonom dari petunjuk Ilahi (Al-Attas, 1991; Nasr,
1991).

Lebih jauh, konsep experiential learning dalam Islam tidak berhenti pada aspek kognitif, tetapi
bersifat transformatif secara eksistensial. Pengetahuan yang diperoleh melalui pengalaman langsung
tidak hanya menambah informasi, tetapi mengubah kualitas iman dan orientasi hidup subjek. Inilah

Transformasi Pengetahuan dalam...255



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257)
Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin, M. Triono Al Fata

yang membedakan antara pengetahuan yang bersifat ‘ilm al-yaqin dan pengetahuan yang mencapai
tingkat haqq al-yaqin. Dengan kata lain, pengalaman dalam Islam bukan sekadar metode belajar,
melainkan sarana tazkiyah al-nafs dan penguatan relasi manusia dengan Tuhan.

Dengan demikian, pembacaan epistemologis atas ayat ini memperlihatkan bahwa Al-Qur’an
telah menawarkan model experiential learning jauh sebelum konsep tersebut diformulasikan dalam teori
pendidikan modern. Model ini menegaskan bahwa pengetahuan yang paling kokoh bukanlah hasil
hafalan atau penerimaan pasif, melainkan hasil keterlibatan aktif manusia dalam pengalaman yang
bermakna dan diarahkan oleh wahyu. Implikasi dari temuan ini sangat relevan bagi pengembangan
metodologi pendidikan Islam kontemporer, khususnya dalam merancang pembelajaran iman yang tidak
hanya informatif, tetapi juga transformatif.

KESIMPULAN DAN PENUTUP

Penelitian ini menegaskan bahwa QS. Al-Baqarah ayat 260 tidak hanya berfungsi sebagai dalil
teologis tentang kebangkitan jasmani, tetapi juga merepresentasikan model epistemologi Qur’ani yang
menekankan transformasi pengetahuan secara bertahap dan berbasis pengalaman. Melalui peristiwa
yang dialami Nabi Ibrahim a.s., Al-Qur’an memperlihatkan bahwa pengetahuan keimanan tidak
berhenti pada penerimaan doktrinal (‘ilm al-yaqin), melainkan dapat ditingkatkan melalui pengalaman
empiris (‘ayn al-yaqin) hingga mencapai keyakinan eksistensial yang utuh (haqq al-yaqin). Burung
dalam ayat ini berfungsi sebagai media epistemik yang memungkinkan terjadinya proses verifikasi
empiris atas kebenaran wahyu, sehingga integrasi antara wahyu, akal, dan pengalaman inderawi
menjadi fondasi utama penguatan iman. Kontribusi utama penelitian ini terletak pada pembacaan QS.
Al-Baqarah ayat 260 sebagai model pembelajaran berbasis pengalaman (experiential learning) dalam
perspektif epistemologi Islam. Berbeda dengan kajian-kajian sebelumnya yang lebih menekankan
dimensi teologis kebangkitan, penelitian ini menunjukkan bahwa ayat tersebut juga mengandung prinsip
metodologis yang relevan bagi pengembangan tafsir tematik dan pendidikan Islam kontemporer.
Dengan menempatkan burung sebagai media empiris sekaligus simbol kosmologis, penelitian ini
memperluas horizon tafsir dari sekadar pembuktian akidah menuju pemahaman tentang bagaimana
pengetahuan dibangun, diuji, dan ditransformasikan.

Implikasi akademik dari temuan ini menunjukkan bahwa kajian tafsir tematik dapat
dikembangkan lebih lanjut dengan mengintegrasikan analisis linguistik, epistemologis, dan simbolik
secara simultan. Sementara itu, implikasi praktisnya terlihat pada pengembangan metodologi
pendidikan Islam yang tidak hanya bersifat informatif, tetapi juga transformatif, dengan menekankan
pengalaman belajar yang bermakna dan terarah oleh wahyu. Penelitian ini memiliki keterbatasan
karena berfokus pada satu ayat sebagai objek kajian utama dan belum melakukan perbandingan
sistematis dengan ayat-ayat lain yang memuat pola epistemologis serupa. Oleh karena itu, penelitian
selanjutnya disarankan untuk memperluas kajian dengan pendekatan komparatif, baik antar ayat Al-
Qur’an maupun dengan teori epistemologi dan pendidikan modern, guna memperkuat dialog antara
khazanah Islam klasik dan perkembangan ilmu pengetahuan kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Attas, Syed Muhammad Naquib, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: ISTAC, 1991).
Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1991. The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Delfino, H. C. (2024). Ethno-ornithology: Exploring the intersection between human culture and avian
science. Human Ecology, 52(5), 953-964.

Transformasi Pengetahuan dalam...256



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (244-257)
Afrizal El Adzim Syahputra, Alhadi Zaenal Abidin, M. Triono Al Fata

Esmi, R., & Shiran, H. S. (2022). Comparative Study of Symbolic Motifs of Peacock and Simurgh in
Selected Historical Monuments of the Safavid Period in Ardabil and Isfahan Cities (Iran). Gazi
University Journal of Science, 35(3), 776-791.

Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books.
Al-Ghazali (t.t). Ihya’ Ulum al-Din, Juz 1. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.
Al-Ghazali. 1996. Mishkat al-Anwar. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Herwandi , H., Legino, R., Hussin, H., & Revita, 1. (2023). Interpreting Avian Imagery in Minangkabau
Patterns: Insights from figh and Sufism perspectives. Environment-Behaviour Proceedings
Journal, 8(S116), 139-146.

Islam, M. S., & Sofiah, B. S. (2014). Birds Mention in the Holy Qur’an and their Role in the Natural
Ecosystem. Australian Journal of Basic and Applied Sciences, 8(6).

Kailani, N., & Amrieh, Y. A. (2024). Birds of Feathers may not Flock Together: Avian Imageries in
Contemporary Arab Diasporic Novels. IAFOR Journal of Literature & Librarianship, 13(1).

Nasr, Sayyed Hossein. 1968. Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard University Press.

Nasr, Sayyed Hossein. 1987. Islamic Art and Spirituality. New York: State University of New York
Press

Al-Qaradawi, Yusuf. 1996. Al-‘Aql wa al-llm fi al-Qur’an al-Karim. Kairo: Maktabah Wahbah.
Al Qurtubi. 1964. Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an. Kairo: Dar Al Kutub Al Masriyyah.
Al-Razi, Fakhr Al-Din. 2003. Mafatih Al-Ghaib. Beirut: Dar Al-Kutub

Shihab, Muhammad Quraish. 2001). Tafsir Al Misbah : Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an.
Jakarta: Lentera Hati.

Al-Tabari. 2001. Jami‘ al-Bayan ‘an Ta 'wil Ay al-Qur’an. Kairo: Dar al-Ma“arif

Tahir, S., Magbool, M., & Khan, A. W. Sufism in Attar's" The Conference of the Birds" Selected
Translation by Peter Avery: Representations of Mystical.

Zed, Mestika, 2008. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Zuhaili, Wahbah. 1991. Tafsir Al Munir : Fi Syari’ah, Wa Al-‘Aqidah Wa Al-Manhaj. Beirut: Dar Al
Fikr.

Transformasi Pengetahuan dalam...257



