Institut
Daarul Qur’an

At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies ﬁ &
o)

6 (2), (2025) 217-227 AT-TAISIR

Journal of Indonesian Tafsir Studies

Submitted: Oktober 2025, Accepted: Desember 2025, Published: Desember 2025

Epistemologi Empiris Qur’ani: Kajian Tafsir Tematik atas QS. Ali ‘Imran [3]: 190-
191, al-Hujurat [49]: 6, dan al-Mulk [67]: 3-4

Anas Kholik!, Ahmad Zain Sarnoto®
2Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia

Email: anas.khalik@gmai.com

Abstrak

Kajian terhadap ayat-ayat empiris dalam Al-Qur’an menjadi semakin relevan di tengah perkembangan sains,
teknologi, dan dinamika informasi abad ke-21. Meskipun wacana integrasi ilmu dan agama telah berkembang
dalam studi filsafat dan sains Islam, penelitian-penelitian tersebut masih menunjukkan kekurangan mendasar
pada sisi objek kajian Al-Qur’an. Banyak kajian berbicara tentang “afkir Qur’ani”, “etika sains Islam”, atau
“epistemologi integratif”, tetapi ayat-ayat empiris yang menjadi landasan epistemologis belum ditafsirkan
secara mendalam melalui metode tafsir yang komprehensif. Artikel ini hadir untuk mengisi kekosongan
tersebut dengan menganalisis tiga ayat empiris utama: QS Ali ‘Imran [3]:190-191 yang menekankan tadabbur
kosmik; QS al-Hujurat [49]:6 yang menckankan tabayyun sebagai verifikasi informasi; serta QS al-Mulk
[67]:3—4 yang memperkenalkan prinsip observasi berulang atau takrar al-basar. Penelitian ini menggunakan
metode tafsir mawdii‘T (tematik) dengan penelusuran linguistik, analisis semantik, kajian asbab al-nuzil, serta
komparasi tafsir klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ketiga ayat tersebut membentuk
tiga pilar epistemologi Qur’ani: tadabbur (refleksi empiris-spiritual), tabayyun (verifikasi informasi), dan
takrar al-basar (observasi berulang). Ketiganya memberikan dasar epistemologi empiris yang tidak sekadar
menjelaskan hubungan wahyu—akal, tetapi menawarkan kerangka metodologis bagi aktivitas ilmiah modern.
Penelitian ini memberikan kontribusi terhadap studi tafsir dengan menyusun kerangka epistemologi empiris
berbasis nash, bukan berbasis filsafat murni, sehingga menghasilkan formulasi epistemologis yang lebih
berakar pada teks Qur’ani. Model ini dapat diterapkan dalam pendidikan, metodologi penelitian, dan etika
digital-informasi kontemporer.

Kata Kunci: Tadabbur, Tabayyun, Takrar Al-Basar, Ayat Empiris, Tafsir Mawdii ‘I, Epistemologi Qur’ani

Abstract

The study of empirical verses in the Qur’an has gained renewed significance in the context of twenty-first—
century scientific advancement, digital transformation, and the rapid circulation of information. Although
discussions on the integration of science and religion have grown within Islamic philosophy and contemporary
epistemology, many of these works exhibit a fundamental gap: the Qur’anic text itself is not analyzed as the
primary object of study. Instead, empirical verses are often cited as slogans to support the discourse of
“Islamic scientific ethics” or “integrative epistemology,” without undergoing rigorous tafsir-based
examination. This research fills that gap by Conducting a thematic exegesis of three foundational empirical
verses: Ali ‘Imran [3]:190-191, which emphasizes cosmic contemplation (tadabbur); al-Hujurat [49]:6, which
establishes the principle of verification (tabayyun); and al-Mulk [67]:3—4, which introduces the principle of
repeated observation (takrar al-basar). Employing the tafsir mawdi ‘i (thematic exegesis) method, this study
integrates linguistic analysis, semantic mapping, contextual background, and a comparative reading of
classical and contemporary commentaries. The findings reveal that these three verses collectively construct a
Qur’anic empirical epistemology founded on three pillars: reflective observation (tadabbur), verification of
information (tabayyun), and repeated examination (takrar al-basar). Together, they offer not only a Qur’anic
articulation of empirical reasoning but also a value-laden framework in which empirical inquiry is guided by
spiritual awareness and ethical responsibility. This research contributes to Qur’anic studies by grounding the
discourse of empiricism and epistemology in the text itself rather than in philosophical abstraction. The
proposed model provides a conceptual foundation for developing research methodology, scientific ethics, and
Islamic education that are firmly rooted in the Qur’anic worldview.

Keywords: Tadabbur, Tabayyun, Takrar Al-Basar, Thematic Exegesis, Qur’anic Epistemology

Copyright ©2025, AT-TAISIR, ISSN 2775 — 0175 (Print), ISSN 2775 — 3239 (Online)


mailto:anas.khalik@gmai.com

At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227)
Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto

PENDAHULUAN

Kajian terhadap ayat-ayat empiris dalam Al-Qur’an merupakan salah satu tema penting dalam
studi tafsir kontemporer, terutama di tengah perkembangan pesat sains dan teknologi pada abad ke-21.
Revolusi digital, kecerdasan buatan (artificial intelligence), bioteknologi, dan otomasi telah
menghadirkan manfaat besar bagi kehidupan manusia, tetapi pada saat yang sama juga memunculkan
berbagai persoalan epistemik yang serius, seperti misinformasi, bias kognitif, disorientasi moral, serta
penyalahgunaan teknologi. Fenomena post-truth dan banjir informasi digital menunjukkan bahwa sains
modern kerap bergerak tanpa bimbingan nilai, sehingga pengetahuan kehilangan orientasi etiknya.

Seyyed Hossein Nasr menegaskan bahwa krisis epistemik dalam peradaban modern berakar pada
terputusnya hubungan antara pengetahuan, spiritualitas, dan keterikatan manusia pada nilai-nilai [lahiah
(Nasr 1968: 17). Sains modern berkembang secara instrumental—mengukur keberhasilan melalui
efisiensi dan utilitas—tetapi kehilangan dimensi transendental yang memberi arah bagi tujuan ilmu itu
sendiri. Sejalan dengan itu, M. Amin Abdullah menyatakan perlunya paradigma keilmuan integratif
yang memadukan wahyu, rasionalitas, dan pengalaman empiris agar ilmu pengetahuan tidak kehilangan
fondasi etik dalam menghadapi kompleksitas dunia modern (Abdullah 2016: 29). Ilmu yang semula
dirancang untuk memajukan kemanusiaan justru dapat menimbulkan kerusakan ekologis dan sosial
apabila tercerabut dari orientasi tauhid dan nilai-nilai moral.

Dalam sejarah filsafat Barat, empirisme telah menjadi fondasi penting bagi perkembangan
metode ilmiah modern. Francis Bacon melalui Novum Organum menekankan pentingnya observasi,
induksi, dan eksperimen sebagai dasar bagi lahirnya sains (Bacon 2000: 55). John Locke dengan konsep
tabula rasa mengajukan bahwa pengetahuan manusia berasal sepenuhnya dari pengalaman inderawi
(Locke 1998: 73). Sementara itu, David Hume meragukan kepastian kausalitas dengan menyatakan
bahwa hubungan sebab-akibat hanyalah kebiasaan mental, bukan keniscayaan logis (Hume 2007: 42).
Tradisi empiris ini memang menghasilkan kemajuan metodologis yang luar biasa, tetapi sekaligus
menimbulkan sekularisasi epistemologi: ilmu berkembang tanpa landasan nilai. Jujun S. Suriasumantri
menyebut gejala ini sebagai “pemutusan hubungan antara fakta dan makna,” yang menggeser tujuan
ilmu dari pencarian kebenaran menjadi sekadar pencapaian teknologis (Suriasumantri 2013: 71).

Di tengah krisis nilai dan disorientasi epistemik inilah Al-Qur’an menawarkan kerangka
epistemologi yang mengintegrasikan observasi empiris dengan kesadaran spiritual. Namun, meskipun
wacana integrasi epistemologi Islam berkembang secara luas, kajian yang benar-benar menempatkan
ayat-ayat empiris sebagai objek utama penelitian tafsir masih sangat terbatas. Banyak penelitian lebih
condong pada pembahasan historis tentang ilmuwan Muslim klasik, filsafat ilmu, atau dialog teoretis
antara sains dan agama, tetapi tidak menjadikan ayat Al-Qur’an sebagai pusat analisis metodologis.
Akibatnya, Al-Qur’an lebih sering dijadikan ilustrasi konseptual, bukan sumber langsung untuk
membangun konstruksi epistemologi empiris.

Padahal, Al-Qur’an memuat kerangka yang kuat tentang aktivitas pengamatan, verifikasi, dan
refleksi ilmiah. QS Ali ‘Imran [3]:190-191 menekankan pentingnya tadabbur dan tafakkur terhadap
fenomena alam sebagai jalan untuk memahami kebesaran Allah. Para mufasir klasik seperti Ibn Kathir
memandang ayat ini sebagai dorongan untuk melakukan observasi mendalam yang disertai kesadaran
spiritual (Ibn Kathir 1997: 52). Fakhr al-Din al-Razi menegaskan bahwa keteraturan kosmos dalam ayat
tersebut merupakan argumen rasional yang mengantarkan akal pada pengakuan terhadap keberadaan
Sang Pencipta (al-Razi 1999: 103).

Selain itu, QS al-Hujurat [49]:6 mengajarkan prinsip tabayyun atau verifikasi kebenaran
informasi, suatu konsep yang sangat relevan dengan metode verification dalam epistemologi modern.
Quraish Shihab menekankan bahwa ayat ini merupakan dasar etik bagi kewajiban memastikan validitas

Epistemologi Empiris Qur’ani ... 218



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227)
Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto

informasi sebelum diterima dan diamalkan (Shihab 2002: 17). Di era digital, ayat ini memiliki implikasi
langsung terhadap literasi media, kemampuan menyaring hoaks, dan etika penyebaran informasi.

QS al-Mulk [67]:3—4 menekankan pentingnya pengamatan berulang (fakrar al-basar) sebagai
bagian dari evaluasi empiris terhadap fenomena ciptaan Allah. Al-Razi menyebut pengulangan
pandangan dalam ayat ini sebagai metode ilmiah untuk menemukan keteraturan alam (al-Razi 1999:
201). Konsep ini mencerminkan prinsip replikasi dalam sains modern, yaitu bahwa suatu temuan ilmiah
dianggap benar ketika dapat diuji kembali secara konsisten.

Ketiga kelompok ayat ini menunjukkan bahwa epistemologi Qur’ani bersifat reflektif, verifikatif,
dan observasional-—sebuah fondasi kuat bagi integrasi empirisme dan wahyu dalam kerangka tafsir
tematik. Namun kajian akademik yang secara eksplisit menyatukan ketiganya dalam satu konstruksi
epistemologis yang utuh masih jarang dilakukan. Penelitian sebelumnya cenderung menafsirkan ayat-
ayat tersebut secara terpisah sesuai tema surah masing-masing. Padahal, ketika dianalisis bersama,
ketiganya membentuk struktur epistemologi Qur’ani yang terpadu: tadabbur—tafakkur (observasi
reflektif), tabayyun (verifikasi informasi), dan takrar al-basar (observasi berulang evaluatif).

Penelitian terdahulu seperti yang dicatat oleh Muhammad Jailani menunjukkan bahwa integrasi
sains dan agama cenderung bersifat deskriptif-historis dan jarang melahirkan sintesis metodologis
berbasis ayat (Jailani 2018: 45). Di sisi lain, kontribusi pemikir kontemporer seperti Osman Bakar,
Mulyadhi Kartanegara, atau Amin Abdullah penting, tetapi belum secara langsung menghubungkan
konstruksi epistemologi Islam dengan tafsir spesifik terhadap ayat-ayat empiris.

Dengan demikian, terdapat gap penelitian yang signifikan:
belum ada kajian tafsir tematik yang menyusun epistemologi Qur’ani dari analisis terpadu terhadap QS
3:190-191, QS 49:6, dan QS 67:3-4 sebagai tiga pilar empirisme wahyani.
Ketiga ayat ini tidak hanya berbicara tentang ectika intelektual, tetapi juga menawarkan struktur
metodologis yang dapat dipahami sebagai kerangka epistemologi Islam.

Oleh karena itu, penelitian ini dirancang untuk menjawab tiga pertanyaan utama, yaitu bagaimana
makna tadabbur—tafakkur, tabayyun, dan takrar al-basar dalam perspektif tafsir klasik dan
kontemporer?, bagaimana ketiga ayat tersebut dapat disintesiskan menjadi model epistemologi Qur’ani
yang integral?, apa relevansi model epistemologi tersebut terhadap tantangan empiris di era digital
modern?. Sejalan dengan rumusan masalah tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menghimpun dan
menafsirkan ayat-ayat empiris melalui metode tafsir mawdi‘l, merekonstruksi makna empirisme
Qur’ani dalam bingkai integrasi wahyu dan pengamatan ilmiah, serta menawarkan epistemologi baru
yang dapat digunakan untuk menjawab persoalan sains, informasi, dan moralitas pada era modern.

Kontribusi utama penelitian ini terletak pada aspek tafsir:
penelitian ini tidak hanya membahas integrasi sains-agama secara filosofis, tetapi secara langsung
menyusun model epistemologi Qur’ani berdasarkan analisis ayat, perbandingan tafsir, dan sintesis
tematik. Hal ini memberikan novelty berupa konstruksi epistemologi empiris berbasis wahyu yang
berakar pada penafsiran ayat, bukan pada spekulasi filosofis semata.

METODE

Metode penelitian menjelaskan prosedur dan teknik yang ditempuh untuk menjawab rumusan
masalah serta mencapai tujuan penelitian. Karena penelitian ini berfokus pada kajian epistemologi
empiris dalam perspektif Al-Qur’an melalui analisis terhadap QS 3:190-191, QS 49:6, dan QS 67:3-4,
maka metode yang digunakan harus mampu menempatkan ayat sebagai objek utama kajian, bukan
sekadar ilustrasi teoretis. Oleh sebab itu, penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis
kepustakaan (library research) dengan pendekatan tafsir mawdu‘l (tematik), yaitu metode yang
menghimpun seluruh ayat terkait tema tertentu kemudian dianalisis secara komprehensif menurut

Epistemologi Empiris Qur’ani ... 219



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227)
Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto

konteks kebahasaan, struktur surah, serta penjelasan para mufasir klasik dan kontemporer (al-Farmaw1
1977: 35).

Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini menekankan pemahaman makna ayat secara
mendalam (in-depth understanding) melalui proses interpretasi, analisis semantik, dan pemaknaan
hermeneutis. Dalam tradisi penelitian kualitatif, pemahaman suatu fenomena tidak diukur melalui
hubungan kausal semata, tetapi melalui penyingkapan makna dan konteks (Sugiyono 2017: 15).
Penelitian ini bersifat normatif-teologis, sehingga analisis teks Al-Qur’an, hadis, dan literatur tafsir
menjadi pusat dari keseluruhan proses penelitian, sementara data empiris digunakan untuk mendukung
struktur epistemologi ayat.

Sumber data terdiri dari sumber primer dan sekunder. Sumber primer mencakup Al-Qur’an al-
Karim serta karya-karya tafsir otoritatif dari berbagai periode. Tafsir klasik seperti Tafsir al-Qur’an al-
‘Azim karya Ibn Kathir dipilih karena kekuatannya dalam rujukan hadis dan atsar (Ibn Kathir 1997: 52),
sedangkan Mafatih al-Ghayb karya Fakhr al-Din al-Razi digunakan untuk menelusuri analisis rasional
dan filosofis mengenai struktur kosmologi ayat-ayat empiris (al-Razi 1999: 103). Sumber primer
kontemporer adalah Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab (Shihab 2002: 17) yang menggunakan
pendekatan kontekstual dan sosiologis. Penggunaan tiga generasi tafsir—Xklasik, pertengahan, dan
modern—memberikan kedalaman perspektif dan memungkinkan triangulasi interpretatif.

Sumber sekunder meliputi literatur epistemologi Islam dan studi integrasi ilmu, seperti karya
Osman Bakar tentang tauhid sebagai landasan metodologi ilmu (Bakar 2008: 103), pemikiran M. Amin
Abdullah tentang relasi dialektis wahyu, rasionalitas, dan realitas empiris (Abdullah 2016: 29), serta
gagasan Mulyadhi Kartanegara tentang struktur realitas dan hierarki pengetahuan (Kartanegara 2007:
55). Literatur mengenai empirisme Qur’ani yang ditulis oleh Muhammad Jailani (2018: 45) dan
Muhammad Nur (2023: 97) juga dimanfaatkan untuk menilai kecenderungan penelitian sebelumnya
serta menemukan research gap yang diisi oleh studi ini.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis, mencakup
penghimpunan ayat, pengkajian ulang teks-tafsir, analisis bahasa, dan pemetaan struktur empirisme
Qur’ani. Prosedur penelitian mengikuti langkah-langkah tafsir mawdii‘T yang dirumuskan al-Farmawr,
meliputi: (1) penetapan tema empirisme Qur’ani; (2) penghimpunan ayat yang berkaitan dengan tema;
(3) analisis makna leksikal kata kunci seperti yatadabbarin, yatafakkarin, fatabayyanii, dan farki‘ al-
basar; (4) kajian munasabah ayat dalam konteks surah; dan (5) penelaahan penafsiran para mufasir dari
berbagai era (al-Farmaw1 1977: 41).

Analisis data dilakukan dalam tiga tahap. Tahap pertama adalah deskripsi tekstual, yaitu
mengurai makna ayat berdasarkan analisis semantik, struktur sintaksis, dan konteks surah. Tahap kedua
adalah analisis komparatif, yaitu membandingkan penafsiran mufasir klasik, rasional, dan kontemporer
untuk menemukan pola, titik temu, dan perbedaan metodologis. Tahap ketiga adalah sintesis tematik,
yaitu merumuskan konstruksi epistemologi Qur’ani yang memadukan dimensi reflektif (QS 3:190-191),
verifikatif (QS 49:6), dan observasional-empiris (QS 67:3—4).

Sebagai pendekatan pendukung, penelitian ini menggunakan hermeneutika kontekstual secara
terbatas untuk memahami relevansi ayat dalam kerangka sains dan teknologi modern. Hermeneutika
digunakan bukan sebagai metode tafsir utama, tetapi sebagai alat untuk membaca hubungan antara teks
dan konteks. Prinsip Gadamer bahwa pemahaman adalah dialog antara teks dan horizon pembaca
(Gadamer 1989: 269) digunakan untuk mengaitkan makna ayat dengan problem epistemologis
kontemporer seperti infodemic, misinformasi, dan krisis verifikasi data. Pendekatan ini sejalan dengan
gagasan Abdullah tentang dialog kreatif antara teks, konteks historis, dan realitas modern (Abdullah
2016: 37).

Epistemologi Empiris Qur’ani ... 220



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227)
Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto

Validitas penelitian diperkuat melalui triangulasi interpretatif, yaitu pengecekan konsistensi
makna berdasarkan tiga sumber analisis: (1) kajian bahasa dan semantik ayat; (2) penafsiran para
mufasir dari berbagai periode; dan (3) relevansi kontemporer ayat dalam konteks sains dan teknologi.
Dengan demikian, hasil penelitian memiliki akurasi tekstual sekaligus relevansi ilmiah dan sosial yang
kuat.

HASIL DAN PEMBAHASAN
LANDASAN EPISTEMOLOGIS KAJIAN AYAT-AYAT EMPIRIS DALAM AL-QUR’AN
A. Tafsir QS Ali ‘Imran [3]:190-191 — Epistemologi Reflektif Qur’ani

pssit Jeg 63055 U A 03 o s o LY Y el sl o5l gz Gt g by
S e 6 S S 136 Sl U s 23V it sl 1 038Gk

“Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan pergantian malam dan siang terdapat tanda-
tanda bagi orang-orang yang berakal; (yaitu) mereka yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk, dan
berbaring, serta mereka memikirkan penciptaan langit dan bumi (seraya berkata): ‘Ya Tuhan kami,
tidaklah Engkau menciptakan semua ini dengan sia-sia; Mahasuci Engkau, maka peliharalah kami dari

299

azab neraka.

Ayat ini merupakan fondasi epistemologi reflektif Qur’ani. Frasa khalgi as-samawat wa al-ardh
dan ikhtilaf al-layl wa al-nahar menggambarkan dua domain observasi ilmiah, yaitu struktur kosmos
(ruang) dan keteraturan siklus (waktu). Keduanya adalah variabel inti dalam kosmologi modern. Ibn
Kathir menegaskan bahwa ayat ini merupakan da ‘wah ila al-nazhar wa at-ta ‘ammul—*“seruan paling
kuat kepada orang berakal untuk mengamati alam secara mendalam sebagai jalan menuju pengenalan
kepada Allah” (Ibn Kathir 1997: 52).
Fakhr al-Din al-Razi memandang keteraturan kosmos sebagai bukti adanya ‘illat hikmiyyah, yaitu
struktur hikmah yang dapat ditangkap melalui observasi empiris sekaligus penalaran rasional (al-Razi
1999: 103).

Secara kebahasaan, kata yatadabbariin berasal dari akar d—b—r yang bermakna menelusuri
sesuatu hingga ke lapisan makna terdalam. Ini menunjukkan bahwa tadabbur bukan sekadar melihat,
tetapi menggali konsekuensi epistemiknya.
Adapun yatafakkariin menandai proses perenungan sistematis terhadap data empiris yang diperoleh dari
observasi. Struktur ayat menampilkan tiga tahap epistemologi reflektif: Observasi fenomena kosmik
(khalq as-samawat wa al-ardh), analisis rasional-reflektif (yatafakkarina fi khalg), dan kesimpulan
teologis (ma khalaqta hadza bathila). Quraish Shihab menjelaskan bahwa ayat ini menyatukan dzikr
(kontemplasi spiritual) dan fikr (refleksi intelektual), sehingga membentuk epistemologi Islam yang
integral, holistik, dan tidak dikotomis (Shihab 2002: 17). Kedua elemen tersebut melahirkan manusia
yang ilmiah sekaligus bertauhid.

Dari sisi munasabah, ayat ini hadir setelah paparan tentang keagungan Allah, menunjukkan
bahwa observasi ilmiah dalam Islam tidak netral secara nilai. Observasi diarahkan untuk memperkuat
kesadaran tauhid, berbeda dari epistemologi modern yang sering memisahkan fakta dari nilai. Relevansi
ayat ini pada era digital sangat kuat. Budaya informasi cepat cenderung mendorong shallow thinking,
sementara ayat ini menekankan deep thinking sebagai prasyarat ilmu. Dengan demikian, QS 3:190—-191
menjadi kritik epistemologis terhadap pola pikir instan sekaligus menawarkan paradigma reflektif yang
selaras dengan metode ilmiah modern.

Epistemologi Empiris Qur’ani ... 221



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227)
Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto

B. Tafsir QS al-Hujurat [49]:6 — Epistemologi Verifikatif Qur’ani

§ Geasl 22la3 UL 2l iz U 18t BT S 1 56 255 o) 1T 0 T
“Wahai orang-orang yang beriman, apabila datang kepadamu seorang fasik membawa suatu berita,
maka periksalah kebenarannya, agar kamu tidak menimpakan suatu musibah kepada suatu kaum

bl

karena kebodohan, yang akhirnya kamu menyesali perbuatanmu itu.’

QS 49:6 merupakan pilar epistemologi verifikatif dalam Islam. Secara kebahasaan, fatabayyanii
bermakna meneliti, memverifikasi, dan memeriksa kebenaran sebelum menerima atau menyebarkan
informasi. Kata ini mengandung prinsip kehati-hatian epistemik yang sangat kuat. Al-Tabarl
menjelaskan bahwa larangan menerima informasi tanpa verifikasi memiliki implikasi etis dan hukum,
karena dapat menimbulkan kerusakan sosial (al-Tabart 2001: 211).
Ibn Kathir memandang tabayyun sebagai mekanisme pencegahan kesalahan yang lahir dari kegopohan
dalam menerima informasi. Verifikasi adalah instrumen untuk menghindari keputusan yang didasarkan
pada data cacat (Ibn Kathir 1997: 78).

Quraish Shihab menegaskan bahwa prinsip tabayyun berlaku dalam seluruh aspek kehidupan:
sosial, politik, dakwah, pendidikan, hingga keilmuan. Dalam perspektif beliau, tabayyun adalah
landasan etika informasi dan komunikasi dalam Islam (Shihab 2002: 18). Dalam epistemologi modern,
prinsip ini selaras dengan: evidence-based reasoning, validasi data, peer review, critical evaluation, dan
triangulation of sources. Namun, nilai tambah Qur’ani adalah bahwa verifikasi bukan hanya prosedur
ilmiah, tetapi kewajiban moral. Ayat ini memiliki relevansi besar pada era digital, di mana
misinformasi, hoaks, deepfake, dan bias algoritma menjadi tantangan utama. QS 49:6 memberi fondasi
kuat bagi literasi digital Islami—bahwa kehati-hatian epistemik adalah bagian dari etika keimanan.

C. Tafsir QS al-Mulk [67]:3—4 — Epistemologi Observasional-Evaluatif Qur’ani

S 7 e B D shd e 5 s el aBollE B M GlE g s BB o s Gt @
e 345 ol ) ) S

“Dialah yang menciptakan tujuh langit berlapis-lapis. Kamu tidak melihat pada ciptaan Tuhan Yang
Maha Pengasih sesuatu yang tidak seimbang. Maka lihatlah kembali, adakah kamu melihat sesuatu
yvang cacat? Kemudian ulangilah pandanganmu sekali lagi; niscaya pandanganmu akan kembali

>

kepadamu dalam keadaan lelah dan tak menemukan sesuatu pun.’

QS 67:3-4 menyajikan konstruksi epistemologi observasional yang menekankan ulangan
pandangan (takrar al-basar). Frasa fa-irji‘ al-basar yang diulang dua kali mengindikasikan metode
ilmiah iteratif: pengamatan berulang untuk memastikan konsistensi data.

Fakhr al-Din al-Razi menafsirkan bahwa pengulangan pandangan diperlukan karena realitas
memiliki struktur konsisten yang dapat ditangkap melalui observasi berulang. Menurutnya, ayat ini
menunjukkan bahwa ciptaan Allah mengikuti nizham—hukum, keteraturan, dan keseimbangan (a/-Razr
1999: 201). Kata fafawut yang berarti ketidakseimbangan atau cacat struktural digunakan untuk
menegaskan premis ontologis sains Islam, yakni alam dapat diteliti karena ia teratur.

Ibn Kathir memahami ayat ini sebagai bukti kesempurnaan ciptaan yang meniadakan konsep
chaos. Dalam pandangannya, pengamatan berulang akan selalu kembali menunjukkan bahwa alam

Epistemologi Empiris Qur’ani ... 222



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227)
Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto

tunduk pada keteraturan dan kesempurnaan ciptaan Ilahi (Ibn Kathir 1997: 84). Quraish Shihab
menambahkan bahwa ayat ini menekankan kejujuran metodologis: penelitian tidak boleh dilakukan
secara sepintas, tetapi harus sabar, cermat, dan objektif. Metode ilmiah menuntut pengulangan untuk
menghindari bias dan memastikan kebenaran data (Shihab 2002: 89). Dalam konteks ilmiah modern,
ayat ini sejalan dengan prinsip: replication, re-testing, cross-validation, dan methodological
transparency. Dengan demikian, QS 67:3—4 menjadi representasi epistemologi evaluatif yang menuntut
akurasi, kesabaran, dan objektivitas dalam proses ilmiah.

D. Sintesis Tematik: Model Epistemologi Empiris Qur’ani
(Reflektif — Verifikatif — Observasional)

Kajian tematik terhadap tiga gugus ayat—QS Ali ‘Imran [3]:190-191, QS al-Hujurat [49]:6, dan
QS al-Mulk [67]:3—4—menunjukkan bahwa Al-Qur’an membangun sebuah sistem epistemologi yang
bertingkat dan saling melengkapi. Ketiganya menghadirkan pola kerja pengetahuan yang tidak hanya
bersandar pada teks wahyu, tetapi juga menghidupkan peran akal dan observasi empiris secara
proporsional. Dengan demikian, epistemologi Qur’ani tampil sebagai kerangka metodologis yang
integratif, mencakup dimensi reflektif, verifikatif, dan observasional (Abdullah 2016: 29).

Lapisan pertama tampak dalam QS Ali ‘Imran [3]:190-191 yang menekankan peran tadabbur
dan tafakkur dalam membentuk kesadaran kosmik. Ibn Kathir menegaskan bahwa ayat ini merupakan
da‘wah ila al-nazhar wa at-ta’ammul, yaitu “seruan paling kuat bagi orang berakal untuk mengamati
alam secara mendalam sebagai jalan menuju ma‘rifat kepada Allah” (Ibn Kathir 2000: 412). Proses
melihat, merenung, dan membaca keteraturan kosmos dengan menyatukan indera, akal, dan hati
melahirkan akal reflektif, yaitu akal yang kritis sekaligus spiritual. Al-Razi menyebut proses ini sebagai
mekanisme penalaran yang menemukan ‘illat hikmiyyah, yakni struktur hikmah di balik keteraturan
alam yang dapat dipahami melalui observasi empiris dan penalaran rasional (Razi 1999: 110). Dalam
banyak ayat lain, kata ayah juga digunakan untuk menunjuk fenomena alam yang dapat diamati secara
langsung—seperti angin, awan, petir, dan siklus hujan—sebagai bukti kekuasaan Allah sekaligus
sumber pengetahuan empiris (Razi 1999: 110).

Namun refleksi filosofis saja tidak menjamin kebenaran. Karena itu, QS al-Hujurat [49]:6
menghadirkan lapisan verifikatif melalui prinsip tabayyun. Ayat ini mengatur sikap epistemik terhadap
informasi: setiap berita harus diverifikasi, sumbernya diuji, dan dampaknya dipertimbangkan sebelum
digunakan sebagai dasar tindakan. Al-TabarT menjelaskan bahwa tabayyun bukan hanya terkait konteks
historis ayat, tetapi menjadi prinsip universal dalam etika pengetahuan yang mencegah kesalahan
epistemik dalam kehidupan sosial (Tabart 2001: 522). Dalam perspektif epistemologi kontemporer,
perintah ini berfungsi sebagai mekanisme penyaring (epistemic filter) yang menjaga proses berpikir dari
bias, manipulasi data, dan kesimpulan prematur (Shihab 2005: 561).

Model epistemologi Qur’ani kemudian diperkokoh oleh QS al-Mulk [67]:3—4 yang
memperkenalkan lapisan observasional—evaluatif. Perintah untuk “mengulangi pandangan” (takrar al-
basar) bukan sekadar ajakan estetis, tetapi prinsip metodologis yang sangat dekat dengan prosedur
ilmiah modern. Toshihiko Izutsu menjelaskan bahwa instruksi Qur’an untuk “melihat ulang” fenomena
alam merupakan ekspresi dari worldview Qur’ani yang empiris, yang menuntut pengujian berulang
terhadap realitas sebelum menarik kesimpulan (Izutsu 1964: 144). Sikap ini paralel dengan prinsip
replication dalam metodologi sains, yakni memastikan validitas data melalui observasi yang konsisten
dan berulang (Sardar 2010: 87).

Interaksi dari ketiga lapisan ini—reflektif, verifikatif, dan observasional—melahirkan
epistemologi Qur’ani yang tidak memisahkan wahyu dari empirisme. Sebaliknya, Al-Qur’an
membangun dialog kreatif antara wahyu sebagai landasan kebenaran, akal sebagai instrumen analisis,

Epistemologi Empiris Qur’ani ... 223



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227)
Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto

dan indera sebagai sarana membaca ayat-ayat kauniyyah. Syed Muhammad Naquib al-Attas menyebut
integrasi ini sebagai tatanan epistemik tauhid, yakni struktur pengetahuan yang menempatkan seluruh
proses ilmiah dalam orbit ketundukan kepada kebenaran ilahiah (al-Attas 1995: 67). Sementara itu,
Osman Bakar menggambarkan model ini sebagai epistemologi yang “empiris dalam prosedur, rasional
dalam metodologi, dan transendental dalam orientasi tujuan” (Bakar 1998: 103).

Dengan demikian, epistemologi Qur’ani bukan hanya memberikan fondasi teoretis bagi pencarian
ilmu, tetapi juga menyusun kerangka keberadaban yang menggabungkan moralitas, rasionalitas, dan
spiritualitas dalam satu kesatuan metodologis.

E. Relevansi Epistemologi Qur’ani Terhadap Tantangan Sains, Informasi, dan Etika Modern

Epistemologi berlapis yang ditawarkan Al-Qur’an sangat relevan dalam menghadapi krisis
informasi, krisis etika, dan disrupsi teknologi yang menjadi ciri peradaban kontemporer. Dalam era
digital yang dibanjiri hoaks, misinformasi, dan bias algoritma, prinsip fabayyun dalam QS al-Hujurat
[49]:6 berfungsi sebagai etika informasi yang fundamental. Perintah ini mengajarkan kehati-hatian
epistemik: memverifikasi data sebelum menyebarkan, menguji keabsahan sumber, dan
mempertimbangkan dampak sosial setiap informasi (Shihab 2005: 561). Prinsip ini menjadi semacam
“vaksin epistemik” terhadap apa yang disebut para peneliti komunikasi sebagai infodemic modern.

Dalam dunia pendidikan sains, QS Ali ‘Imran [3]:190-191 menawarkan paradigma integratif
yang dapat mengatasi kecenderungan positivistik yang memisahkan ilmu dari nilai. Integrasi dzikr dan
fikr dalam ayat tersebut membentuk etos ilmiah yang menegaskan bahwa penelitian bukan sekadar
aktivitas teknis, tetapi ibadah intelektual yang berorientasi pada kebenaran dan kemaslahatan (Nasr
1996: 122). Dengan demikian, Qur’an menegakkan model ilmuwan yang menyatukan kompetensi
teknis dengan integritas spiritual.

Sementara itu, QS al-Mulk [67]:3—4 memiliki korespondensi yang kuat dengan prinsip-prinsip
sains modern seperti replikasi, verifikasi data, dan evaluasi berulang. Ayat ini menegaskan bahwa
pengamatan harus dilakukan secara berulang dan tidak boleh bergantung pada persepsi pertama. Sikap
ilmiah seperti ini merupakan inti dari metode empiris modern dan menunjukkan bahwa Qur’an tidak
hanya kompatibel dengan sains, tetapi memberikan fondasi epistemologis bagi lahirnya metode ilmiah
itu sendiri (Sardar 2010: 87).

Dalam konteks kecerdasan buatan (Al), bioteknologi, dan big data, epistemologi Qur’ani
memberikan keseimbangan antara kemajuan teknologi dan nilai moral. Model ini memastikan bahwa
penelitian dan inovasi tidak kehilangan orientasi etik, bahwa teknologi tidak menyingkirkan martabat
manusia, dan bahwa rasionalitas ilmiah tetap berpijak pada prinsip tauhid sebagai fondasi keadaban
(Nyazee 2000: 54).

Dengan demikian, epistemologi Qur’ani bukan hanya relevan bagi masa lalu, tetapi merupakan
kerangka normatif yang sangat dibutuhkan untuk mengarahkan perkembangan sains dan peradaban di
era modern.

G. Perbandingan Corak Tafsir untuk Ketiga Ayat

Perbandingan tiga corak tafsir memberikan landasan kuat bagi pendekatan tafsir mugaran dalam
penelitian ini. Masing-masing mufasir menghadirkan penekanan epistemologis yang berbeda, sehingga
memperkaya analisis tematik terhadap QS 3:190-191, QS 49:6, dan QS 67:3-4.
Dalam menafsirkan ketiga ayat ini, Ibn Kathir berpegang pada pendekatan tekstual-tradisional yang
kuat berbasis hadis, atsar sahabat, dan penjelasan tabi‘in. Pada QS 3:190-191, ia menegaskan
keutamaan tadabbur terhadap ciptaan Allah sebagai jalan menuju pengenalan kepada-Nya (Ibn Kathir
2000: 412). Pada QS 49:6, ia menekankan kewajiban verifikasi berita—khususnya jika datang dari

Epistemologi Empiris Qur’ani ... 224



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227)
Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto

orang fasik—sebagai fondasi etika sosial dan epistemik (Ibn Kathir 2000: 1257). Sementara dalam QS
67:3-4, Ibn Kathir menyoroti jaminan kesempurnaan ciptaan sebagai bukti tauhid dan kemustahilan
adanya cacat dalam struktur kosmos (Ibn Kathir 2000: 4785). Pendekatan Ibn Kathir memperlihatkan
kuatnya fondasi naqli sebagai basis epistemologi Qur’ani.

Sementara Fakhr al-Din al-Razi memberikan penekanan berbeda. Pada QS 3:190-191, ia
mengembangkan argumen logis tentang keteraturan alam sebagai bukti adanya ‘illat hikmiyyah dan
keharusan alam tunduk pada hukum yang konsisten (Razi 1999: 113-114). Pada QS 49:6, ia
memperluas prinsip fabayyun menjadi kewajiban epistemik untuk menghindari tawahhum (prasangka
tanpa bukti) dalam setiap proses berpikir (Razi 1999: 256). Pada QS 67:3—4, Razi menegaskan
rasionalitas pengulangan observasi sebagai sarana memastikan akurasi pengetahuan, sebuah ide yang
sangat dekat dengan prinsip verifikasi empiris (Razi 1999: 602). Coraknya sangat filosofis tetapi tetap
berakar pada teks wahyu.

Sedangkan Quraish Shihab menafsirkan ayat-ayat ini dengan pendekatan kontekstual dan
modern. Pada QS 3:190-191, ia menyoroti keterkaitan antara kesadaran spiritual dan proses ilmiah—
bahwa dzikr dan fikr merupakan dua pilar pembentukan moral dan rasionalitas ilmuwan modern
(Shihab 2005: 517). Pada QS 49:6, ia menegaskan pentingnya literasi informasi, verifikasi data, dan
tanggung jawab epistemik dalam masyarakat digital (Shihab 2005: 561). Pada QS 67:3-4, ia
menekankan relevansi pengamatan berulang sebagai etika ilmiah sekaligus sarana memperkuat
kesadaran akan keteraturan ciptaan (Shihab 2005: 1421).

Dengan menyandingkan ketiganya, penelitian ini memperoleh kekayaan perspektif metodologis
yang menguatkan argumentasi tematik. Relasi antara QS 3:190-191, QS 49:6, dan QS 67:3—4
tidak hanya paralel, tetapi berjenjang secara metodologis. Ketiga ayat tersebut membentuk alur
epistemologi Qur’ani yang terstruktur.

Tahap pertama, refleksi (QS 3:190-191), ayat ini memulai proses dengan input empiris
berupa pengamatan fenomena alam yang kemudian melahirkan kesadaran rasional-spiritual
(Raz1 1999: 110). Tahap kedua, verifikasi (QS 49:6) 6 menjadi dasar etika verifikasi data dalam
penelitian sains maupun sosial. Big data tanpa tabayyun melahirkan kesimpulan yang bias dan
menyesatkan (Sardar 2010: 87), setelah akal dibangun melalui refleksi, langkah berikutnya adalah
verifikasi informasi sebelum mengambil keputusan epistemik maupun sosial (Tabari 2001:
522). Tahap ketiga, observasi berulang (QS 67:3—4), pada tahap ini, Qur’an menekankan
pentingnya konsistensi data dan mengajarkan prinsip cross-checking dan re-testing—fondasi
audit algoritma untuk menghindari algorithmic bias (Nyazee 2000: 54), pengamatan berulang,
dan kebebasan dari bias persepsi (Izutsu 1964: 144). Ketiganya membentuk suatu skema
metodologis: Observasi-penalaran-verifikasi-replikasi, yakni struktur dasar metode ilmiah
modern, tetapi berlandaskan tauhid (al-Attas 1995: 67).

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa tiga ayat empiris Al-Qur’an—QS Ali ‘Imran [3]:190-191,
QS al-Hujurat [49]:6, dan QS al-Mulk [67]:3—4—mengandung suatu kerangka epistemologi Qur’ani
yang bersifat reflektif, verifikatif, dan observasional. Melalui pendekatan tafsir mawdii‘l, analisis
semantik, serta komparasi tafsir klasik hingga kontemporer, penelitian ini menemukan bahwa ketiga
ayat tersebut membentuk fondasi metodologis yang saling melengkapi dalam merumuskan epistemologi
empiris Islam. Pertama, konsep fadabbur dan tafakkur dalam QS 3:190-191 menunjukkan bahwa
pengamatan terhadap fenomena alam tidak cukup dilakukan secara kasat mata, tetapi harus disertai
kedalaman analisis dan kesadaran spiritual. Para mufasir seperti al-TabarT, Ibn Kathir, dan Fakhr al-Din

Epistemologi Empiris Qur’ani ... 225



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227)
Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto

al-Razi menegaskan bahwa integrasi antara dzikr (kesadaran ilahiah) dan fikr (refleksi intelektual)
merupakan dasar observasi ilmiah dalam tradisi Islam, serta menjadi pintu untuk memahami ayat-ayat
kauniyyah sebagai tanda-tanda ketuhanan.

Kedua, prinsip fabayyun dalam QS 49:6 menetapkan kewajiban verifikasi informasi sebagai
norma epistemik yang mendahului pengambilan keputusan. Penjelasan tafsir al-Qurtubi, Ibn Kathir, dan
Razi menunjukkan bahwa tabayyun mencakup pemeriksaan otoritas sumber, integritas pembawa berita,
serta validitas data, sehingga ayat ini sejalan dengan prinsip-prinsip critical inquiry dan evidence-based
reasoning dalam metodologi ilmiah modern. Dengan demikian, tabayyun menjadi pilar integritas
pengetahuan dalam Islam. Ketiga, instruksi takrar al-basar dalam QS 67:3—4 menunjukkan bahwa Al-
Qur’an menekankan pentingnya pengulangan observasi untuk memastikan konsistensi dan objektivitas
temuan. Para mufasir seperti al-TabarT dan al-Qurtubi memahami pengulangan pandangan sebagai
metode evaluatif yang mencegah kesimpulan terburu-buru dan mengokohkan premis bahwa alam
tunduk pada keteraturan (sunnatullah) yang dapat diteliti. Prinsip ini sejalan dengan logika replikasi
(replicability) dalam sains modern, di mana kebenaran ilmiah diuji melalui pengamatan berulang.

Melalui sintesis tematik, penelitian ini merumuskan tiga pilar epistemologi Qur’ani: Observasi
reflektif (tadabbur) yaitu menggabungkan indera, akal, dan spiritualitas; verifikasi informasi (tabayyun)
yaitu memastikan kebenaran dan integritas data; dan observasi berulang (takrar al-basar) yaitu
menegakkan objektivitas dan pengujian konsistensi. Ketiga pilar ini menunjukkan bahwa epistemologi
Islam tidak menempatkan metode ilmiah dalam ruang hampa nilai, melainkan menjadikannya bagian
dari proses spiritual dan moral yang berorientasi pada tauhid.

Kontribusi penelitian ini terletak pada perumusan model epistemologi empiris Qur’ani berbasis
tafsir, bukan hanya melalui pendekatan filosofis atau teologis abstrak. Dengan demikian, penelitian ini
menawarkan kerangka metodologis baru dalam membaca ayat-ayat empiris Al-Qur’an sebagai
konstruksi ilmu yang dapat diaplikasikan untuk pengembangan literasi informasi, pendidikan sains
berbasis nilai, serta riset ilmiah di era digital. Penelitian lanjutan dapat diarahkan pada pengembangan
model aplikatif untuk kurikulum pendidikan Islam, metodologi penelitian interdisipliner, serta
pemanfaatan epistemologi Qur’ani dalam merespons tantangan teknologi dan masyarakat informasi
kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. A. 2016. Multidisiplin, Interdisiplin & Transdisiplin: Metode Studi Agama & Studi Islam
di Era Kontemporer. Yogyakarta: IB Pustaka.

Al-Biroini. 1954. al-Qaniin al-Mas ‘idi. Hyderabad: Da’irat al-Ma‘arif al-‘Uthmaniyyah.

Al-Qurtubi, Muhammad ibn Ahmad. 1286 H/1964 M. al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an. Kairo: Dar al-
Kutub al-Misriyyah.

Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir. 1420 H/2000 M. Jami‘ al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an. Beirut:
Mu’assasah al-Risalah.

Bacon, F. 2000. Novum Organum: A Critical Edition. Cambridge: Cambridge University Press.

Bakar, O. 2008. Tawhid and Science: Essays on the History and Philosophy of Islamic Science. Kuala
Lumpur: Islamic Book Trust.

Fakhr al-Din al-Razi. 1999. Mafatih al-Ghayb. Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘ Arabi.

Haryadi, A., Nurdin, M., & Suhada, 1. 2023. “Integrative Islamic epistemology and the modern science
paradigm.” Journal of  Islamic Civilization Studies, 15(2), 145-162.
https://doi.org/10.24042/jics.v15i2.9856

Epistemologi Empiris Qur’ani ... 226


https://doi.org/10.24042/jics.v15i2.9856

At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227)
Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto

Hume, D. 2007. An Enquiry Concerning Human Understanding. Oxford: Oxford University Press.
Ibn Kathitr, Isma‘il ibn ‘“Umar. 1997. Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

Ibn Manziir. Lisan al- ‘Arab. Beirut: Dar Sadir, t.th., cet. L, jil. VIL

Ibn Sina. 1987. al-Qanin fi al-Tibb. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IIlmiyyah.

Jailani, M. 2018. “Integrasi sains dan agama dalam perspektif epistemologi Islam.” Jurnal llmiah Islam
Futura, 18(1), 45-59. https://doi.org/10.22373/jiif.v18il.1234

Kartanegara, M. 2007. Menembus Batas Waktu: Telaah Filosofis atas Konsep Waktu dalam Tradisi
Islam dan Sains Modern. Jakarta: UIN Jakarta Press.

Locke, J. 1998. An Essay Concerning Human Understanding. Oxford: Clarendon Press.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaiia, J. 2014. Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook
(3rd ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Nasr, S. H. 1968. Science and Civilization in Islam. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Nur, M. 2023. “Epistemologi ilmu dan etika sains: Kajian terhadap integrasi wahyu dan rasionalitas
modern.” Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam, 5(2), 120-135.
https://doi.org/10.31004/jfpi.v5i2.1023

Quraish Shihab, M. 2002. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an (Vol. 2).
Jakarta: Lentera Hati.

Rahman, A. 2021. “Revisiting empiricism from the Qur’anic perspective: A study on Islamic scientific
ethics.” Indonesian Journal of Islamic Thought and Civilization, 11(1), 55-70.
https://doi.org/10.24042/ijitc.v11il.8562

Ricoeur, P. 1976. Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning. Fort Worth, TX: Texas
Christian University Press.

Rohmatulloh, M. 2020. “Integrasi wahyu dan akal dalam epistemologi Islam kontemporer.” Jurnal
Afkaruna: Kajian Keislaman dan Peradaban, 16(1), 85-104.
https://doi.org/10.18196/afkaruna.v16i1.7543

Sabra, A. 1. 2007. Islamic Science and the Making of the European Renaissance. Cambridge, MA: MIT
Press.

Sarnoto, A. Z. 2021. “Enlightening education on Qur’anic perspective.” Nazhruna: Jurnal Pendidikan
Islam, 4(3), 712-719. https://doi.org/10.31538/nzh.v4i3.1925

Sarnoto, A. Z. 2023. “Qur’anic psychology: Menelusuri konsep manusia ideal dalam psikologi dan Al-
Qur’an.” Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(1), 3691-3698.
https://doi.org/10.31004/jptam.v7il.6945

Suriasumantri, J. S. 2013. Filsafat llmu: Sebuah Pengantar Populer. Jakarta: Pustaka Sinar Harapan.

Yusuf, A., & Sarnoto, A. Z. 2022. “Scientific ethics and Islamic revelation in modern education.”
Journal of Islamic and Social Studies, 9(2), 201-218. https://doi.org/10.21009/jiss.v9i2.1021

Epistemologi Empiris Qur’ani ... 227


https://doi.org/10.22373/jiif.v18i1.1234
https://doi.org/10.31004/jfpi.v5i2.1023
https://doi.org/10.24042/ijitc.v11i1.8562
https://doi.org/10.18196/afkaruna.v16i1.7543
https://doi.org/10.31538/nzh.v4i3.1925
https://doi.org/10.31004/jptam.v7i1.6945
https://doi.org/10.21009/jiss.v9i2.1021

