
Copyright ©2025, AT-TAISIR, ISSN 2775 – 0175 (Print), ISSN 2775 – 3239 (Online) 

 

At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies 

6 (2), (2025) 217-227 

Submitted: Oktober 2025, Accepted: Desember 2025, Published: Desember 2025 

Epistemologi Empiris Qur’ani: Kajian Tafsir Tematik atas QS. Āli ‘Imrān [3]: 190-

191, al-Ḥujurāt [49]: 6, dan al-Mulk [67]: 3-4 

Anas Kholik1, Ahmad Zain Sarnoto2 
1,2Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia 

Email: anas.khalik@gmai.com  

 

Abstrak 
Kajian terhadap ayat-ayat empiris dalam Al-Qur’an menjadi semakin relevan di tengah perkembangan sains, 

teknologi, dan dinamika informasi abad ke-21. Meskipun wacana integrasi ilmu dan agama telah berkembang 

dalam studi filsafat dan sains Islam, penelitian-penelitian tersebut masih menunjukkan kekurangan mendasar 

pada sisi objek kajian Al-Qur’an. Banyak kajian berbicara tentang “afkir Qur’ani”, “etika sains Islam”, atau 

“epistemologi integratif”, tetapi ayat-ayat empiris yang menjadi landasan epistemologis belum ditafsirkan 

secara mendalam melalui metode tafsir yang komprehensif. Artikel ini hadir untuk mengisi kekosongan 

tersebut dengan menganalisis tiga ayat empiris utama: QS Āli ‘Imrān [3]:190–191 yang menekankan tadabbur 

kosmik; QS al-Ḥujurāt [49]:6 yang menekankan tabayyun sebagai verifikasi informasi; serta QS al-Mulk 

[67]:3–4 yang memperkenalkan prinsip observasi berulang atau takrār al-baṣar. Penelitian ini menggunakan 

metode tafsir mawḍū‘ī (tematik) dengan penelusuran linguistik, analisis semantik, kajian asbāb al-nuzūl, serta 

komparasi tafsir klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ketiga ayat tersebut membentuk 

tiga pilar epistemologi Qur’ani: tadabbur (refleksi empiris-spiritual), tabayyun (verifikasi informasi), dan 

takrār al-baṣar (observasi berulang). Ketiganya memberikan dasar epistemologi empiris yang tidak sekadar 

menjelaskan hubungan wahyu–akal, tetapi menawarkan kerangka metodologis bagi aktivitas ilmiah modern. 

Penelitian ini memberikan kontribusi terhadap studi tafsir dengan menyusun kerangka epistemologi empiris 

berbasis nash, bukan berbasis filsafat murni, sehingga menghasilkan formulasi epistemologis yang lebih 

berakar pada teks Qur’ani. Model ini dapat diterapkan dalam pendidikan, metodologi penelitian, dan etika 

digital-informasi kontemporer. 

Kata Kunci: Tadabbur, Tabayyun, Takrār Al-Baṣar, Ayat Empiris, Tafsir Mawḍū‘Ī, Epistemologi Qur’ani 

 

Abstract 

The study of empirical verses in the Qur’an has gained renewed significance in the context of twenty-first–

century scientific advancement, digital transformation, and the rapid circulation of information. Although 

discussions on the integration of science and religion have grown within Islamic philosophy and contemporary 

epistemology, many of these works exhibit a fundamental gap: the Qur’anic text itself is not analyzed as the 

primary object of study. Instead, empirical verses are often cited as slogans to support the discourse of 

“Islamic scientific ethics” or “integrative epistemology,” without undergoing rigorous tafsir-based 

examination. This research fills that gap by Conducting a thematic exegesis of three foundational empirical 

verses: Āli ‘Imrān [3]:190–191, which emphasizes cosmic contemplation (tadabbur); al-Ḥujurāt [49]:6, which 

establishes the principle of verification (tabayyun); and al-Mulk [67]:3–4, which introduces the principle of 

repeated observation (takrār al-baṣar). Employing the tafsīr mawḍū‘ī (thematic exegesis) method, this study 

integrates linguistic analysis, semantic mapping, contextual background, and a comparative reading of 

classical and contemporary commentaries. The findings reveal that these three verses collectively construct a 

Qur’anic empirical epistemology founded on three pillars: reflective observation (tadabbur), verification of 

information (tabayyun), and repeated examination (takrār al-baṣar). Together, they offer not only a Qur’anic 

articulation of empirical reasoning but also a value-laden framework in which empirical inquiry is guided by 

spiritual awareness and ethical responsibility. This research contributes to Qur’anic studies by grounding the 

discourse of empiricism and epistemology in the text itself rather than in philosophical abstraction. The 

proposed model provides a conceptual foundation for developing research methodology, scientific ethics, and 

Islamic education that are firmly rooted in the Qur’anic worldview. 

Keywords: Tadabbur, Tabayyun, Takrār Al-Baṣar, Thematic Exegesis, Qur’anic Epistemology 

 

mailto:anas.khalik@gmai.com


At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227) 

Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto  

 

 

Epistemologi Empiris Qur’ani … 218 

 

PENDAHULUAN 

Kajian terhadap ayat-ayat empiris dalam Al-Qur’an merupakan salah satu tema penting dalam 

studi tafsir kontemporer, terutama di tengah perkembangan pesat sains dan teknologi pada abad ke-21. 

Revolusi digital, kecerdasan buatan (artificial intelligence), bioteknologi, dan otomasi telah 

menghadirkan manfaat besar bagi kehidupan manusia, tetapi pada saat yang sama juga memunculkan 

berbagai persoalan epistemik yang serius, seperti misinformasi, bias kognitif, disorientasi moral, serta 

penyalahgunaan teknologi. Fenomena post-truth dan banjir informasi digital menunjukkan bahwa sains 

modern kerap bergerak tanpa bimbingan nilai, sehingga pengetahuan kehilangan orientasi etiknya. 

Seyyed Hossein Nasr menegaskan bahwa krisis epistemik dalam peradaban modern berakar pada 

terputusnya hubungan antara pengetahuan, spiritualitas, dan keterikatan manusia pada nilai-nilai Ilahiah 

(Nasr 1968: 17). Sains modern berkembang secara instrumental—mengukur keberhasilan melalui 

efisiensi dan utilitas—tetapi kehilangan dimensi transendental yang memberi arah bagi tujuan ilmu itu 

sendiri. Sejalan dengan itu, M. Amin Abdullah menyatakan perlunya paradigma keilmuan integratif 

yang memadukan wahyu, rasionalitas, dan pengalaman empiris agar ilmu pengetahuan tidak kehilangan 

fondasi etik dalam menghadapi kompleksitas dunia modern (Abdullah 2016: 29). Ilmu yang semula 

dirancang untuk memajukan kemanusiaan justru dapat menimbulkan kerusakan ekologis dan sosial 

apabila tercerabut dari orientasi tauhid dan nilai-nilai moral. 

Dalam sejarah filsafat Barat, empirisme telah menjadi fondasi penting bagi perkembangan 

metode ilmiah modern. Francis Bacon melalui Novum Organum menekankan pentingnya observasi, 

induksi, dan eksperimen sebagai dasar bagi lahirnya sains (Bacon 2000: 55). John Locke dengan konsep 

tabula rasa mengajukan bahwa pengetahuan manusia berasal sepenuhnya dari pengalaman inderawi 

(Locke 1998: 73). Sementara itu, David Hume meragukan kepastian kausalitas dengan menyatakan 

bahwa hubungan sebab-akibat hanyalah kebiasaan mental, bukan keniscayaan logis (Hume 2007: 42). 

Tradisi empiris ini memang menghasilkan kemajuan metodologis yang luar biasa, tetapi sekaligus 

menimbulkan sekularisasi epistemologi: ilmu berkembang tanpa landasan nilai. Jujun S. Suriasumantri 

menyebut gejala ini sebagai “pemutusan hubungan antara fakta dan makna,” yang menggeser tujuan 

ilmu dari pencarian kebenaran menjadi sekadar pencapaian teknologis (Suriasumantri 2013: 71). 

Di tengah krisis nilai dan disorientasi epistemik inilah Al-Qur’an menawarkan kerangka 

epistemologi yang mengintegrasikan observasi empiris dengan kesadaran spiritual. Namun, meskipun 

wacana integrasi epistemologi Islam berkembang secara luas, kajian yang benar-benar menempatkan 

ayat-ayat empiris sebagai objek utama penelitian tafsir masih sangat terbatas. Banyak penelitian lebih 

condong pada pembahasan historis tentang ilmuwan Muslim klasik, filsafat ilmu, atau dialog teoretis 

antara sains dan agama, tetapi tidak menjadikan ayat Al-Qur’an sebagai pusat analisis metodologis. 

Akibatnya, Al-Qur’an lebih sering dijadikan ilustrasi konseptual, bukan sumber langsung untuk 

membangun konstruksi epistemologi empiris. 

Padahal, Al-Qur’an memuat kerangka yang kuat tentang aktivitas pengamatan, verifikasi, dan 

refleksi ilmiah. QS Āli ‘Imrān [3]:190–191 menekankan pentingnya tadabbur dan tafakkur terhadap 

fenomena alam sebagai jalan untuk memahami kebesaran Allah. Para mufasir klasik seperti Ibn Kathīr 

memandang ayat ini sebagai dorongan untuk melakukan observasi mendalam yang disertai kesadaran 

spiritual (Ibn Kathīr 1997: 52). Fakhr al-Dīn al-Rāzī menegaskan bahwa keteraturan kosmos dalam ayat 

tersebut merupakan argumen rasional yang mengantarkan akal pada pengakuan terhadap keberadaan 

Sang Pencipta (al-Rāzī 1999: 103). 

Selain itu, QS al-Ḥujurāt [49]:6 mengajarkan prinsip tabayyun atau verifikasi kebenaran 

informasi, suatu konsep yang sangat relevan dengan metode verification dalam epistemologi modern. 

Quraish Shihab menekankan bahwa ayat ini merupakan dasar etik bagi kewajiban memastikan validitas 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227) 

Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto  

 

 

Epistemologi Empiris Qur’ani … 219 

 

informasi sebelum diterima dan diamalkan (Shihab 2002: 17). Di era digital, ayat ini memiliki implikasi 

langsung terhadap literasi media, kemampuan menyaring hoaks, dan etika penyebaran informasi. 

QS al-Mulk [67]:3–4 menekankan pentingnya pengamatan berulang (takrār al-baṣar) sebagai 

bagian dari evaluasi empiris terhadap fenomena ciptaan Allah. Al-Rāzī menyebut pengulangan 

pandangan dalam ayat ini sebagai metode ilmiah untuk menemukan keteraturan alam (al-Rāzī 1999: 

201). Konsep ini mencerminkan prinsip replikasi dalam sains modern, yaitu bahwa suatu temuan ilmiah 

dianggap benar ketika dapat diuji kembali secara konsisten. 

Ketiga kelompok ayat ini menunjukkan bahwa epistemologi Qur’ani bersifat reflektif, verifikatif, 

dan observasional—sebuah fondasi kuat bagi integrasi empirisme dan wahyu dalam kerangka tafsir 

tematik. Namun kajian akademik yang secara eksplisit menyatukan ketiganya dalam satu konstruksi 

epistemologis yang utuh masih jarang dilakukan. Penelitian sebelumnya cenderung menafsirkan ayat-

ayat tersebut secara terpisah sesuai tema surah masing-masing. Padahal, ketika dianalisis bersama, 

ketiganya membentuk struktur epistemologi Qur’ani yang terpadu: tadabbur–tafakkur (observasi 

reflektif), tabayyun (verifikasi informasi), dan takrār al-baṣar (observasi berulang evaluatif). 

Penelitian terdahulu seperti yang dicatat oleh Muhammad Jailani menunjukkan bahwa integrasi 

sains dan agama cenderung bersifat deskriptif-historis dan jarang melahirkan sintesis metodologis 

berbasis ayat (Jailani 2018: 45). Di sisi lain, kontribusi pemikir kontemporer seperti Osman Bakar, 

Mulyadhi Kartanegara, atau Amin Abdullah penting, tetapi belum secara langsung menghubungkan 

konstruksi epistemologi Islam dengan tafsir spesifik terhadap ayat-ayat empiris. 

Dengan demikian, terdapat gap penelitian yang signifikan: 

belum ada kajian tafsir tematik yang menyusun epistemologi Qur’ani dari analisis terpadu terhadap QS 

3:190–191, QS 49:6, dan QS 67:3–4 sebagai tiga pilar empirisme wahyani. 

Ketiga ayat ini tidak hanya berbicara tentang etika intelektual, tetapi juga menawarkan struktur 

metodologis yang dapat dipahami sebagai kerangka epistemologi Islam. 

Oleh karena itu, penelitian ini dirancang untuk menjawab tiga pertanyaan utama, yaitu bagaimana 

makna tadabbur–tafakkur, tabayyun, dan takrār al-baṣar dalam perspektif tafsir klasik dan 

kontemporer?, bagaimana ketiga ayat tersebut dapat disintesiskan menjadi model epistemologi Qur’ani 

yang integral?, apa relevansi model epistemologi tersebut terhadap tantangan empiris di era digital 

modern?. Sejalan dengan rumusan masalah tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menghimpun dan 

menafsirkan ayat-ayat empiris melalui metode tafsir mawḍū‘ī, merekonstruksi makna empirisme 

Qur’ani dalam bingkai integrasi wahyu dan pengamatan ilmiah, serta menawarkan epistemologi baru 

yang dapat digunakan untuk menjawab persoalan sains, informasi, dan moralitas pada era modern. 

Kontribusi utama penelitian ini terletak pada aspek tafsir: 

penelitian ini tidak hanya membahas integrasi sains-agama secara filosofis, tetapi secara langsung 

menyusun model epistemologi Qur’ani berdasarkan analisis ayat, perbandingan tafsir, dan sintesis 

tematik. Hal ini memberikan novelty berupa konstruksi epistemologi empiris berbasis wahyu yang 

berakar pada penafsiran ayat, bukan pada spekulasi filosofis semata. 

METODE 

Metode penelitian menjelaskan prosedur dan teknik yang ditempuh untuk menjawab rumusan 

masalah serta mencapai tujuan penelitian. Karena penelitian ini berfokus pada kajian epistemologi 

empiris dalam perspektif Al-Qur’an melalui analisis terhadap QS 3:190–191, QS 49:6, dan QS 67:3–4, 

maka metode yang digunakan harus mampu menempatkan ayat sebagai objek utama kajian, bukan 

sekadar ilustrasi teoretis. Oleh sebab itu, penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis 

kepustakaan (library research) dengan pendekatan tafsir mawḍū‘ī (tematik), yaitu metode yang 

menghimpun seluruh ayat terkait tema tertentu kemudian dianalisis secara komprehensif menurut 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227) 

Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto  

 

 

Epistemologi Empiris Qur’ani … 220 

 

konteks kebahasaan, struktur surah, serta penjelasan para mufasir klasik dan kontemporer (al-Farmawī 

1977: 35). 

Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini menekankan pemahaman makna ayat secara 

mendalam (in-depth understanding) melalui proses interpretasi, analisis semantik, dan pemaknaan 

hermeneutis. Dalam tradisi penelitian kualitatif, pemahaman suatu fenomena tidak diukur melalui 

hubungan kausal semata, tetapi melalui penyingkapan makna dan konteks (Sugiyono 2017: 15). 

Penelitian ini bersifat normatif-teologis, sehingga analisis teks Al-Qur’an, hadis, dan literatur tafsir 

menjadi pusat dari keseluruhan proses penelitian, sementara data empiris digunakan untuk mendukung 

struktur epistemologi ayat. 

Sumber data terdiri dari sumber primer dan sekunder. Sumber primer mencakup Al-Qur’an al-

Karīm serta karya-karya tafsir otoritatif dari berbagai periode. Tafsir klasik seperti Tafsīr al-Qur’ān al-

‘Aẓīm karya Ibn Kathīr dipilih karena kekuatannya dalam rujukan hadis dan atsar (Ibn Kathīr 1997: 52), 

sedangkan Mafātīḥ al-Ghayb karya Fakhr al-Dīn al-Rāzī digunakan untuk menelusuri analisis rasional 

dan filosofis mengenai struktur kosmologi ayat-ayat empiris (al-Rāzī 1999: 103). Sumber primer 

kontemporer adalah Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab (Shihab 2002: 17) yang menggunakan 

pendekatan kontekstual dan sosiologis. Penggunaan tiga generasi tafsir—klasik, pertengahan, dan 

modern—memberikan kedalaman perspektif dan memungkinkan triangulasi interpretatif. 

Sumber sekunder meliputi literatur epistemologi Islam dan studi integrasi ilmu, seperti karya 

Osman Bakar tentang tauhid sebagai landasan metodologi ilmu (Bakar 2008: 103), pemikiran M. Amin 

Abdullah tentang relasi dialektis wahyu, rasionalitas, dan realitas empiris (Abdullah 2016: 29), serta 

gagasan Mulyadhi Kartanegara tentang struktur realitas dan hierarki pengetahuan (Kartanegara 2007: 

55). Literatur mengenai empirisme Qur’ani yang ditulis oleh Muhammad Jailani (2018: 45) dan 

Muhammad Nur (2023: 97) juga dimanfaatkan untuk menilai kecenderungan penelitian sebelumnya 

serta menemukan research gap yang diisi oleh studi ini. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis, mencakup 

penghimpunan ayat, pengkajian ulang teks-tafsir, analisis bahasa, dan pemetaan struktur empirisme 

Qur’ani. Prosedur penelitian mengikuti langkah-langkah tafsir mawḍū‘ī yang dirumuskan al-Farmawī, 

meliputi: (1) penetapan tema empirisme Qur’ani; (2) penghimpunan ayat yang berkaitan dengan tema; 

(3) analisis makna leksikal kata kunci seperti yatadabbarūn, yatafakkarūn, fatabayyanū, dan farki‘ al-

baṣar; (4) kajian munāsabah ayat dalam konteks surah; dan (5) penelaahan penafsiran para mufasir dari 

berbagai era (al-Farmawī 1977: 41). 

Analisis data dilakukan dalam tiga tahap. Tahap pertama adalah deskripsi tekstual, yaitu 

mengurai makna ayat berdasarkan analisis semantik, struktur sintaksis, dan konteks surah. Tahap kedua 

adalah analisis komparatif, yaitu membandingkan penafsiran mufasir klasik, rasional, dan kontemporer 

untuk menemukan pola, titik temu, dan perbedaan metodologis. Tahap ketiga adalah sintesis tematik, 

yaitu merumuskan konstruksi epistemologi Qur’ani yang memadukan dimensi reflektif (QS 3:190–191), 

verifikatif (QS 49:6), dan observasional-empiris (QS 67:3–4). 

Sebagai pendekatan pendukung, penelitian ini menggunakan hermeneutika kontekstual secara 

terbatas untuk memahami relevansi ayat dalam kerangka sains dan teknologi modern. Hermeneutika 

digunakan bukan sebagai metode tafsir utama, tetapi sebagai alat untuk membaca hubungan antara teks 

dan konteks. Prinsip Gadamer bahwa pemahaman adalah dialog antara teks dan horizon pembaca 

(Gadamer 1989: 269) digunakan untuk mengaitkan makna ayat dengan problem epistemologis 

kontemporer seperti infodemic, misinformasi, dan krisis verifikasi data. Pendekatan ini sejalan dengan 

gagasan Abdullah tentang dialog kreatif antara teks, konteks historis, dan realitas modern (Abdullah 

2016: 37). 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227) 

Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto  

 

 

Epistemologi Empiris Qur’ani … 221 

 

Validitas penelitian diperkuat melalui triangulasi interpretatif, yaitu pengecekan konsistensi 

makna berdasarkan tiga sumber analisis: (1) kajian bahasa dan semantik ayat; (2) penafsiran para 

mufasir dari berbagai periode; dan (3) relevansi kontemporer ayat dalam konteks sains dan teknologi. 

Dengan demikian, hasil penelitian memiliki akurasi tekstual sekaligus relevansi ilmiah dan sosial yang 

kuat. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

LANDASAN EPISTEMOLOGIS KAJIAN AYAT-AYAT EMPIRIS DALAM AL-QUR’AN 

A. Tafsir QS Āli ‘Imrān [3]:190–191 — Epistemologi Reflektif Qur’ani 

 
الَّذِيْنَ    • الْْلَْباَبِ ۙ  ُولِِ  لْاِ لَْٰيٰتٍ  هَارِ  وَالن َّ اللَّيْلِ  وَاخْتِلََفِ  وَالَْْرْضِ  مٰوٰتِ  السَّ خَلْقِ  فِْ  جُنُ وْبِِِمْ  اِنَّ  عَلٰى  وَّ قُ عُوْدًا  وَّ قيِاَمًا   َ اللّاٰ يذَْكُرُوْنَ 

مٰوٰتِ وَالَْْرْضِ ۙ ربَ َّناَ مَا خَلَقْتَ هٰذَا بََطِلًَ ۚ سُبْحٰنَكَ فَقِناَ عَذَابَ النَّ  رُوْنَ فِْ خَلْقِ السَّ  ارِ وَيَ تَ فَكَّ
“Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan pergantian malam dan siang terdapat tanda-

tanda bagi orang-orang yang berakal; (yaitu) mereka yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk, dan 

berbaring, serta mereka memikirkan penciptaan langit dan bumi (seraya berkata): ‘Ya Tuhan kami, 

tidaklah Engkau menciptakan semua ini dengan sia-sia; Mahasuci Engkau, maka peliharalah kami dari 

azab neraka.’” 

 

Ayat ini merupakan fondasi epistemologi reflektif Qur’ani. Frasa khalqi as-samāwāt wa al-ardh 

dan ikhtilāf al-layl wa al-nahār menggambarkan dua domain observasi ilmiah, yaitu struktur kosmos 

(ruang) dan keteraturan siklus (waktu). Keduanya adalah variabel inti dalam kosmologi modern. Ibn 

Kathīr menegaskan bahwa ayat ini merupakan da‘wah ilā al-nazhar wa at-ta‘ammul—“seruan paling 

kuat kepada orang berakal untuk mengamati alam secara mendalam sebagai jalan menuju pengenalan 

kepada Allah” (Ibn Kathīr 1997: 52). 

Fakhr al-Dīn al-Rāzī memandang keteraturan kosmos sebagai bukti adanya ‘illat hikmiyyah, yaitu 

struktur hikmah yang dapat ditangkap melalui observasi empiris sekaligus penalaran rasional (al-Rāzī 

1999: 103). 

Secara kebahasaan, kata yatadabbarūn berasal dari akar d–b–r yang bermakna menelusuri 

sesuatu hingga ke lapisan makna terdalam. Ini menunjukkan bahwa tadabbur bukan sekadar melihat, 

tetapi menggali konsekuensi epistemiknya. 

Adapun yatafakkarūn menandai proses perenungan sistematis terhadap data empiris yang diperoleh dari 

observasi. Struktur ayat menampilkan tiga tahap epistemologi reflektif: Observasi fenomena kosmik 

(khalq as-samāwāt wa al-ardh), analisis rasional-reflektif (yatafakkarūna fī khalq), dan kesimpulan 

teologis (mā khalaqta hādzā bāthilā). Quraish Shihab menjelaskan bahwa ayat ini menyatukan dzikr 

(kontemplasi spiritual) dan fikr (refleksi intelektual), sehingga membentuk epistemologi Islam yang 

integral, holistik, dan tidak dikotomis (Shihab 2002: 17). Kedua elemen tersebut melahirkan manusia 

yang ilmiah sekaligus bertauhid. 

Dari sisi munāsabah, ayat ini hadir setelah paparan tentang keagungan Allah, menunjukkan 

bahwa observasi ilmiah dalam Islam tidak netral secara nilai. Observasi diarahkan untuk memperkuat 

kesadaran tauhid, berbeda dari epistemologi modern yang sering memisahkan fakta dari nilai. Relevansi 

ayat ini pada era digital sangat kuat. Budaya informasi cepat cenderung mendorong shallow thinking, 

sementara ayat ini menekankan deep thinking sebagai prasyarat ilmu. Dengan demikian, QS 3:190–191 

menjadi kritik epistemologis terhadap pola pikir instan sekaligus menawarkan paradigma reflektif yang 

selaras dengan metode ilmiah modern. 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227) 

Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto  

 

 

Epistemologi Empiris Qur’ani … 222 

 

 

B. Tafsir QS al-Ḥujurāt [49]:6 — Epistemologi Verifikatif Qur’ani 

 

نُوا أَنْ تُصِيبُوا قَ وْمًا بَِِهَالَةٍ فَ تُصْبِحُوا  عَلَىٰ مَا فَ عَلْتُمْ نََدِمِيَن ﴾  ﴿ يََ أيَ ُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن جَاءكَُمْ فاَسِقٌ بنَِ بإٍَ فَ تَ بَ ي َّ
“Wahai orang-orang yang beriman, apabila datang kepadamu seorang fasik membawa suatu berita, 

maka periksalah kebenarannya, agar kamu tidak menimpakan suatu musibah kepada suatu kaum 

karena kebodohan, yang akhirnya kamu menyesali perbuatanmu itu.” 

 

QS 49:6 merupakan pilar epistemologi verifikatif dalam Islam. Secara kebahasaan, fatabayyanū 

bermakna meneliti, memverifikasi, dan memeriksa kebenaran sebelum menerima atau menyebarkan 

informasi. Kata ini mengandung prinsip kehati-hatian epistemik yang sangat kuat. Al-Ṭabarī 

menjelaskan bahwa larangan menerima informasi tanpa verifikasi memiliki implikasi etis dan hukum, 

karena dapat menimbulkan kerusakan sosial (al-Ṭabarī 2001: 211). 

Ibn Kathīr memandang tabayyun sebagai mekanisme pencegahan kesalahan yang lahir dari kegopohan 

dalam menerima informasi. Verifikasi adalah instrumen untuk menghindari keputusan yang didasarkan 

pada data cacat (Ibn Kathīr 1997: 78). 

Quraish Shihab menegaskan bahwa prinsip tabayyun berlaku dalam seluruh aspek kehidupan: 

sosial, politik, dakwah, pendidikan, hingga keilmuan. Dalam perspektif beliau, tabayyun adalah 

landasan etika informasi dan komunikasi dalam Islam (Shihab 2002: 18). Dalam epistemologi modern, 

prinsip ini selaras dengan: evidence-based reasoning, validasi data, peer review, critical evaluation, dan 

triangulation of sources. Namun, nilai tambah Qur’ani adalah bahwa verifikasi bukan hanya prosedur 

ilmiah, tetapi kewajiban moral. Ayat ini memiliki relevansi besar pada era digital, di mana 

misinformasi, hoaks, deepfake, dan bias algoritma menjadi tantangan utama. QS 49:6 memberi fondasi 

kuat bagi literasi digital Islami—bahwa kehati-hatian epistemik adalah bagian dari etika keimanan. 

 

C. Tafsir QS al-Mulk [67]:3–4 — Epistemologi Observasional-Evaluatif Qur’ani 

 

تَ رَ  هَلْ  الْبَصَرَ  فاَرْجِعِ  تَ فَاوُتٍ ۖ  مِنْ  الرَّحَْٰنِ  خَلْقِ  فِ  تَ رَىٰ  مَا  طِباَقاً ۖ  سََاَوَاتٍ  سَبْعَ  خَلَقَ  فُطُورٍ  الَّذِي  مِنْ  الْبَصَرَ كَرَّتَيْنِ    ۝ىٰ  ارْجِعِ  ثَُُّ 
قَلِبْ إِليَْكَ الْبَصَرُ خَاسِئاً وَهُوَ حَسِيٌ   يَ ن ْ

“Dialah yang menciptakan tujuh langit berlapis-lapis. Kamu tidak melihat pada ciptaan Tuhan Yang 

Maha Pengasih sesuatu yang tidak seimbang. Maka lihatlah kembali, adakah kamu melihat sesuatu 

yang cacat? Kemudian ulangilah pandanganmu sekali lagi; niscaya pandanganmu akan kembali 

kepadamu dalam keadaan lelah dan tak menemukan sesuatu pun.” 

 

QS 67:3–4 menyajikan konstruksi epistemologi observasional yang menekankan ulangan 

pandangan (takrār al-baṣar). Frasa fa-irji‘ al-baṣar yang diulang dua kali mengindikasikan metode 

ilmiah iteratif: pengamatan berulang untuk memastikan konsistensi data. 

Fakhr al-Dīn al-Rāzī menafsirkan bahwa pengulangan pandangan diperlukan karena realitas 

memiliki struktur konsisten yang dapat ditangkap melalui observasi berulang. Menurutnya, ayat ini 

menunjukkan bahwa ciptaan Allah mengikuti nizham—hukum, keteraturan, dan keseimbangan (al-Rāzī 

1999: 201). Kata tafāwut yang berarti ketidakseimbangan atau cacat struktural digunakan untuk 

menegaskan premis ontologis sains Islam, yakni alam dapat diteliti karena ia teratur. 

Ibn Kathīr memahami ayat ini sebagai bukti kesempurnaan ciptaan yang meniadakan konsep 

chaos. Dalam pandangannya, pengamatan berulang akan selalu kembali menunjukkan bahwa alam 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227) 

Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto  

 

 

Epistemologi Empiris Qur’ani … 223 

 

tunduk pada keteraturan dan kesempurnaan ciptaan Ilahi (Ibn Kathīr 1997: 84). Quraish Shihab 

menambahkan bahwa ayat ini menekankan kejujuran metodologis: penelitian tidak boleh dilakukan 

secara sepintas, tetapi harus sabar, cermat, dan objektif. Metode ilmiah menuntut pengulangan untuk 

menghindari bias dan memastikan kebenaran data (Shihab 2002: 89). Dalam konteks ilmiah modern, 

ayat ini sejalan dengan prinsip: replication, re-testing, cross-validation, dan methodological 

transparency. Dengan demikian, QS 67:3–4 menjadi representasi epistemologi evaluatif yang menuntut 

akurasi, kesabaran, dan objektivitas dalam proses ilmiah. 

 

D. Sintesis Tematik: Model Epistemologi Empiris Qur’ani 

     (Reflektif – Verifikatif – Observasional) 

Kajian tematik terhadap tiga gugus ayat—QS Āli ‘Imrān [3]:190–191, QS al-Ḥujurāt [49]:6, dan 

QS al-Mulk [67]:3–4—menunjukkan bahwa Al-Qur’an membangun sebuah sistem epistemologi yang 

bertingkat dan saling melengkapi. Ketiganya menghadirkan pola kerja pengetahuan yang tidak hanya 

bersandar pada teks wahyu, tetapi juga menghidupkan peran akal dan observasi empiris secara 

proporsional. Dengan demikian, epistemologi Qur’ani tampil sebagai kerangka metodologis yang 

integratif, mencakup dimensi reflektif, verifikatif, dan observasional (Abdullah 2016: 29). 

Lapisan pertama tampak dalam QS Āli ‘Imrān [3]:190–191 yang menekankan peran tadabbur 

dan tafakkur dalam membentuk kesadaran kosmik. Ibn Kathīr menegaskan bahwa ayat ini merupakan 

da‘wah ilā al-nazhar wa at-ta’ammul, yaitu “seruan paling kuat bagi orang berakal untuk mengamati 

alam secara mendalam sebagai jalan menuju ma‘rifat kepada Allah” (Ibn Kathīr 2000: 412). Proses 

melihat, merenung, dan membaca keteraturan kosmos dengan menyatukan indera, akal, dan hati 

melahirkan akal reflektif, yaitu akal yang kritis sekaligus spiritual. Al-Rāzī menyebut proses ini sebagai 

mekanisme penalaran yang menemukan ‘illat ḥikmiyyah, yakni struktur hikmah di balik keteraturan 

alam yang dapat dipahami melalui observasi empiris dan penalaran rasional (Rāzī 1999: 110). Dalam 

banyak ayat lain, kata āyah juga digunakan untuk menunjuk fenomena alam yang dapat diamati secara 

langsung—seperti angin, awan, petir, dan siklus hujan—sebagai bukti kekuasaan Allah sekaligus 

sumber pengetahuan empiris (Rāzī 1999: 110). 

Namun refleksi filosofis saja tidak menjamin kebenaran. Karena itu, QS al-Ḥujurāt [49]:6 

menghadirkan lapisan verifikatif melalui prinsip tabayyun. Ayat ini mengatur sikap epistemik terhadap 

informasi: setiap berita harus diverifikasi, sumbernya diuji, dan dampaknya dipertimbangkan sebelum 

digunakan sebagai dasar tindakan. Al-Ṭabarī menjelaskan bahwa tabayyun bukan hanya terkait konteks 

historis ayat, tetapi menjadi prinsip universal dalam etika pengetahuan yang mencegah kesalahan 

epistemik dalam kehidupan sosial (Ṭabarī 2001: 522). Dalam perspektif epistemologi kontemporer, 

perintah ini berfungsi sebagai mekanisme penyaring (epistemic filter) yang menjaga proses berpikir dari 

bias, manipulasi data, dan kesimpulan prematur (Shihab 2005: 561). 

Model epistemologi Qur’ani kemudian diperkokoh oleh QS al-Mulk [67]:3–4 yang 

memperkenalkan lapisan observasional–evaluatif. Perintah untuk “mengulangi pandangan” (takrār al-

baṣar) bukan sekadar ajakan estetis, tetapi prinsip metodologis yang sangat dekat dengan prosedur 

ilmiah modern. Toshihiko Izutsu menjelaskan bahwa instruksi Qur’an untuk “melihat ulang” fenomena 

alam merupakan ekspresi dari worldview Qur’ani yang empiris, yang menuntut pengujian berulang 

terhadap realitas sebelum menarik kesimpulan (Izutsu 1964: 144). Sikap ini paralel dengan prinsip 

replication dalam metodologi sains, yakni memastikan validitas data melalui observasi yang konsisten 

dan berulang (Sardar 2010: 87). 

Interaksi dari ketiga lapisan ini—reflektif, verifikatif, dan observasional—melahirkan 

epistemologi Qur’ani yang tidak memisahkan wahyu dari empirisme. Sebaliknya, Al-Qur’an 

membangun dialog kreatif antara wahyu sebagai landasan kebenaran, akal sebagai instrumen analisis, 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227) 

Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto  

 

 

Epistemologi Empiris Qur’ani … 224 

 

dan indera sebagai sarana membaca ayat-ayat kauniyyah. Syed Muhammad Naquib al-Attas menyebut 

integrasi ini sebagai tatanan epistemik tauhid, yakni struktur pengetahuan yang menempatkan seluruh 

proses ilmiah dalam orbit ketundukan kepada kebenaran ilahiah (al-Attas 1995: 67). Sementara itu, 

Osman Bakar menggambarkan model ini sebagai epistemologi yang “empiris dalam prosedur, rasional 

dalam metodologi, dan transendental dalam orientasi tujuan” (Bakar 1998: 103). 

Dengan demikian, epistemologi Qur’ani bukan hanya memberikan fondasi teoretis bagi pencarian 

ilmu, tetapi juga menyusun kerangka keberadaban yang menggabungkan moralitas, rasionalitas, dan 

spiritualitas dalam satu kesatuan metodologis. 

 

E.  Relevansi Epistemologi Qur’ani Terhadap Tantangan Sains, Informasi, dan Etika Modern 

Epistemologi berlapis yang ditawarkan Al-Qur’an sangat relevan dalam menghadapi krisis 

informasi, krisis etika, dan disrupsi teknologi yang menjadi ciri peradaban kontemporer. Dalam era 

digital yang dibanjiri hoaks, misinformasi, dan bias algoritma, prinsip tabayyun dalam QS al-Ḥujurāt 

[49]:6 berfungsi sebagai etika informasi yang fundamental. Perintah ini mengajarkan kehati-hatian 

epistemik: memverifikasi data sebelum menyebarkan, menguji keabsahan sumber, dan 

mempertimbangkan dampak sosial setiap informasi (Shihab 2005: 561). Prinsip ini menjadi semacam 

“vaksin epistemik” terhadap apa yang disebut para peneliti komunikasi sebagai infodemic modern. 

Dalam dunia pendidikan sains, QS Āli ‘Imrān [3]:190–191 menawarkan paradigma integratif 

yang dapat mengatasi kecenderungan positivistik yang memisahkan ilmu dari nilai. Integrasi dzikr dan 

fikr dalam ayat tersebut membentuk etos ilmiah yang menegaskan bahwa penelitian bukan sekadar 

aktivitas teknis, tetapi ibadah intelektual yang berorientasi pada kebenaran dan kemaslahatan (Nasr 

1996: 122). Dengan demikian, Qur’an menegakkan model ilmuwan yang menyatukan kompetensi 

teknis dengan integritas spiritual. 

Sementara itu, QS al-Mulk [67]:3–4 memiliki korespondensi yang kuat dengan prinsip-prinsip 

sains modern seperti replikasi, verifikasi data, dan evaluasi berulang. Ayat ini menegaskan bahwa 

pengamatan harus dilakukan secara berulang dan tidak boleh bergantung pada persepsi pertama. Sikap 

ilmiah seperti ini merupakan inti dari metode empiris modern dan menunjukkan bahwa Qur’an tidak 

hanya kompatibel dengan sains, tetapi memberikan fondasi epistemologis bagi lahirnya metode ilmiah 

itu sendiri (Sardar 2010: 87). 

Dalam konteks kecerdasan buatan (AI), bioteknologi, dan big data, epistemologi Qur’ani 

memberikan keseimbangan antara kemajuan teknologi dan nilai moral. Model ini memastikan bahwa 

penelitian dan inovasi tidak kehilangan orientasi etik, bahwa teknologi tidak menyingkirkan martabat 

manusia, dan bahwa rasionalitas ilmiah tetap berpijak pada prinsip tauhid sebagai fondasi keadaban 

(Nyazee 2000: 54). 

Dengan demikian, epistemologi Qur’ani bukan hanya relevan bagi masa lalu, tetapi merupakan 

kerangka normatif yang sangat dibutuhkan untuk mengarahkan perkembangan sains dan peradaban di 

era modern. 

 

G. Perbandingan Corak Tafsir untuk Ketiga Ayat 

Perbandingan tiga corak tafsir memberikan landasan kuat bagi pendekatan tafsir muqāran dalam 

penelitian ini. Masing-masing mufasir menghadirkan penekanan epistemologis yang berbeda, sehingga 

memperkaya analisis tematik terhadap QS 3:190–191, QS 49:6, dan QS 67:3–4. 

Dalam menafsirkan ketiga ayat ini, Ibn Kathīr berpegang pada pendekatan tekstual-tradisional yang 

kuat berbasis hadis, atsar sahabat, dan penjelasan tabi‘in. Pada QS 3:190–191, ia menegaskan 

keutamaan tadabbur terhadap ciptaan Allah sebagai jalan menuju pengenalan kepada-Nya (Ibn Kathīr 

2000: 412). Pada QS 49:6, ia menekankan kewajiban verifikasi berita—khususnya jika datang dari 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227) 

Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto  

 

 

Epistemologi Empiris Qur’ani … 225 

 

orang fasik—sebagai fondasi etika sosial dan epistemik (Ibn Kathīr 2000: 1257). Sementara dalam QS 

67:3–4, Ibn Kathīr menyoroti jaminan kesempurnaan ciptaan sebagai bukti tauhid dan kemustahilan 

adanya cacat dalam struktur kosmos (Ibn Kathīr 2000: 4785). Pendekatan Ibn Kathīr memperlihatkan 

kuatnya fondasi naqli sebagai basis epistemologi Qur’ani. 

Sementara Fakhr al-Dīn al-Rāzī memberikan penekanan berbeda. Pada QS 3:190–191, ia 

mengembangkan argumen logis tentang keteraturan alam sebagai bukti adanya ‘illat ḥikmiyyah dan 

keharusan alam tunduk pada hukum yang konsisten (Rāzī 1999: 113–114). Pada QS 49:6, ia 

memperluas prinsip tabayyun menjadi kewajiban epistemik untuk menghindari tawahhum (prasangka 

tanpa bukti) dalam setiap proses berpikir (Rāzī 1999: 256). Pada QS 67:3–4, Rāzī menegaskan 

rasionalitas pengulangan observasi sebagai sarana memastikan akurasi pengetahuan, sebuah ide yang 

sangat dekat dengan prinsip verifikasi empiris (Rāzī 1999: 602). Coraknya sangat filosofis tetapi tetap 

berakar pada teks wahyu. 

Sedangkan Quraish Shihab menafsirkan ayat-ayat ini dengan pendekatan kontekstual dan 

modern. Pada QS 3:190–191, ia menyoroti keterkaitan antara kesadaran spiritual dan proses ilmiah—

bahwa dzikr dan fikr merupakan dua pilar pembentukan moral dan rasionalitas ilmuwan modern 

(Shihab 2005: 517). Pada QS 49:6, ia menegaskan pentingnya literasi informasi, verifikasi data, dan 

tanggung jawab epistemik dalam masyarakat digital (Shihab 2005: 561). Pada QS 67:3–4, ia 

menekankan relevansi pengamatan berulang sebagai etika ilmiah sekaligus sarana memperkuat 

kesadaran akan keteraturan ciptaan (Shihab 2005: 1421). 

Dengan menyandingkan ketiganya, penelitian ini memperoleh kekayaan perspektif metodologis 

yang menguatkan argumentasi tematik. Relasi antara QS 3:190–191, QS 49:6, dan QS 67:3–4 

tidak hanya paralel, tetapi berjenjang secara metodologis. Ketiga ayat tersebut membentuk alur 

epistemologi Qur’ani yang terstruktur. 

Tahap pertama, refleksi (QS 3:190–191), ayat ini memulai proses dengan input empiris 

berupa pengamatan fenomena alam yang kemudian melahirkan kesadaran rasional-spiritual 

(Rāzī 1999: 110). Tahap kedua, verifikasi (QS 49:6) 6 menjadi dasar etika verifikasi data dalam 

penelitian sains maupun sosial. Big data tanpa tabayyun melahirkan kesimpulan yang bias dan 

menyesatkan (Sardar 2010: 87), setelah akal dibangun melalui refleksi, langkah berikutnya adalah 

verifikasi informasi sebelum mengambil keputusan epistemik maupun sosial (Ṭabarī 2001: 

522). Tahap ketiga, observasi berulang (QS 67:3–4), pada tahap ini, Qur’an menekankan 

pentingnya konsistensi data dan mengajarkan prinsip cross-checking dan re-testing—fondasi 

audit algoritma untuk menghindari algorithmic bias (Nyazee 2000: 54), pengamatan berulang, 

dan kebebasan dari bias persepsi (Izutsu 1964: 144). Ketiganya membentuk suatu skema 

metodologis: Observasi-penalaran-verifikasi-replikasi, yakni struktur dasar metode ilmiah 

modern, tetapi berlandaskan tauhid (al-Attas 1995: 67). 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa tiga ayat empiris Al-Qur’an—QS Āli ‘Imrān [3]:190–191, 

QS al-Ḥujurāt [49]:6, dan QS al-Mulk [67]:3–4—mengandung suatu kerangka epistemologi Qur’ani 

yang bersifat reflektif, verifikatif, dan observasional. Melalui pendekatan tafsir mawḍū‘ī, analisis 

semantik, serta komparasi tafsir klasik hingga kontemporer, penelitian ini menemukan bahwa ketiga 

ayat tersebut membentuk fondasi metodologis yang saling melengkapi dalam merumuskan epistemologi 

empiris Islam. Pertama, konsep tadabbur dan tafakkur dalam QS 3:190–191 menunjukkan bahwa 

pengamatan terhadap fenomena alam tidak cukup dilakukan secara kasat mata, tetapi harus disertai 

kedalaman analisis dan kesadaran spiritual. Para mufasir seperti al-Ṭabarī, Ibn Kathīr, dan Fakhr al-Dīn 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227) 

Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto  

 

 

Epistemologi Empiris Qur’ani … 226 

 

al-Rāzī menegaskan bahwa integrasi antara dzikr (kesadaran ilahiah) dan fikr (refleksi intelektual) 

merupakan dasar observasi ilmiah dalam tradisi Islam, serta menjadi pintu untuk memahami ayat-ayat 

kauniyyah sebagai tanda-tanda ketuhanan. 

Kedua, prinsip tabayyun dalam QS 49:6 menetapkan kewajiban verifikasi informasi sebagai 

norma epistemik yang mendahului pengambilan keputusan. Penjelasan tafsir al-Qurṭubī, Ibn Kathīr, dan 

Rāzī menunjukkan bahwa tabayyun mencakup pemeriksaan otoritas sumber, integritas pembawa berita, 

serta validitas data, sehingga ayat ini sejalan dengan prinsip-prinsip critical inquiry dan evidence-based 

reasoning dalam metodologi ilmiah modern. Dengan demikian, tabayyun menjadi pilar integritas 

pengetahuan dalam Islam. Ketiga, instruksi takrār al-baṣar dalam QS 67:3–4 menunjukkan bahwa Al-

Qur’an menekankan pentingnya pengulangan observasi untuk memastikan konsistensi dan objektivitas 

temuan. Para mufasir seperti al-Ṭabarī dan al-Qurṭubī memahami pengulangan pandangan sebagai 

metode evaluatif yang mencegah kesimpulan terburu-buru dan mengokohkan premis bahwa alam 

tunduk pada keteraturan (sunnatullah) yang dapat diteliti. Prinsip ini sejalan dengan logika replikasi 

(replicability) dalam sains modern, di mana kebenaran ilmiah diuji melalui pengamatan berulang. 

Melalui sintesis tematik, penelitian ini merumuskan tiga pilar epistemologi Qur’ani: Observasi 

reflektif (tadabbur) yaitu menggabungkan indera, akal, dan spiritualitas; verifikasi informasi (tabayyun) 

yaitu memastikan kebenaran dan integritas data; dan observasi berulang (takrār al-baṣar) yaitu 

menegakkan objektivitas dan pengujian konsistensi. Ketiga pilar ini menunjukkan bahwa epistemologi 

Islam tidak menempatkan metode ilmiah dalam ruang hampa nilai, melainkan menjadikannya bagian 

dari proses spiritual dan moral yang berorientasi pada tauhid. 

Kontribusi penelitian ini terletak pada perumusan model epistemologi empiris Qur’ani berbasis 

tafsir, bukan hanya melalui pendekatan filosofis atau teologis abstrak. Dengan demikian, penelitian ini 

menawarkan kerangka metodologis baru dalam membaca ayat-ayat empiris Al-Qur’an sebagai 

konstruksi ilmu yang dapat diaplikasikan untuk pengembangan literasi informasi, pendidikan sains 

berbasis nilai, serta riset ilmiah di era digital. Penelitian lanjutan dapat diarahkan pada pengembangan 

model aplikatif untuk kurikulum pendidikan Islam, metodologi penelitian interdisipliner, serta 

pemanfaatan epistemologi Qur’ani dalam merespons tantangan teknologi dan masyarakat informasi 

kontemporer. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. A. 2016. Multidisiplin, Interdisiplin & Transdisiplin: Metode Studi Agama & Studi Islam 

di Era Kontemporer. Yogyakarta: IB Pustaka. 

Al-Bīrūnī. 1954. al-Qānūn al-Mas‘ūdī. Hyderabad: Dā’irat al-Ma‘ārif al-‘Uthmāniyyah. 

Al-Qurṭubī, Muḥammad ibn Aḥmad. 1286 H/1964 M. al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān. Kairo: Dār al-

Kutub al-Miṣriyyah. 

Al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr. 1420 H/2000 M. Jāmi‘ al-Bayān fī Ta’wīl al-Qur’ān. Beirut: 

Mu’assasah al-Risālah. 

Bacon, F. 2000. Novum Organum: A Critical Edition. Cambridge: Cambridge University Press. 

Bakar, O. 2008. Tawhid and Science: Essays on the History and Philosophy of Islamic Science. Kuala 

Lumpur: Islamic Book Trust. 

Fakhr al-Dīn al-Rāzī. 1999. Mafātīḥ al-Ghayb. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī. 

Haryadi, A., Nurdin, M., & Suhada, I. 2023. “Integrative Islamic epistemology and the modern science 

paradigm.” Journal of Islamic Civilization Studies, 15(2), 145–162. 

https://doi.org/10.24042/jics.v15i2.9856 

https://doi.org/10.24042/jics.v15i2.9856


At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (217-227) 

Anas Kholik, Ahmad Zain Sarnoto  

 

 

Epistemologi Empiris Qur’ani … 227 

 

Hume, D. 2007. An Enquiry Concerning Human Understanding. Oxford: Oxford University Press. 

Ibn Kathīr, Ismā‘īl ibn ‘Umar. 1997. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 

Ibn Manẓūr. Lisān al-‘Arab. Beirut: Dār Ṣādir, t.th., cet. I, jil. VII. 

Ibn Sīnā. 1987. al-Qānūn fī al-Ṭibb. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Jailani, M. 2018. “Integrasi sains dan agama dalam perspektif epistemologi Islam.” Jurnal Ilmiah Islam 

Futura, 18(1), 45–59. https://doi.org/10.22373/jiif.v18i1.1234 

Kartanegara, M. 2007. Menembus Batas Waktu: Telaah Filosofis atas Konsep Waktu dalam Tradisi 

Islam dan Sains Modern. Jakarta: UIN Jakarta Press. 

Locke, J. 1998. An Essay Concerning Human Understanding. Oxford: Clarendon Press. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. 2014. Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook 

(3rd ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 

Nasr, S. H. 1968. Science and Civilization in Islam. Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Nur, M. 2023. “Epistemologi ilmu dan etika sains: Kajian terhadap integrasi wahyu dan rasionalitas 

modern.” Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam, 5(2), 120–135. 

https://doi.org/10.31004/jfpi.v5i2.1023 

Quraish Shihab, M. 2002. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an (Vol. 2). 

Jakarta: Lentera Hati. 

Rahman, A. 2021. “Revisiting empiricism from the Qur’anic perspective: A study on Islamic scientific 

ethics.” Indonesian Journal of Islamic Thought and Civilization, 11(1), 55–70. 

https://doi.org/10.24042/ijitc.v11i1.8562 

Ricoeur, P. 1976. Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning. Fort Worth, TX: Texas 

Christian University Press. 

Rohmatulloh, M. 2020. “Integrasi wahyu dan akal dalam epistemologi Islam kontemporer.” Jurnal 

Afkaruna: Kajian Keislaman dan Peradaban, 16(1), 85–104. 

https://doi.org/10.18196/afkaruna.v16i1.7543 

Sabra, A. I. 2007. Islamic Science and the Making of the European Renaissance. Cambridge, MA: MIT 

Press. 

Sarnoto, A. Z. 2021. “Enlightening education on Qur’anic perspective.” Nazhruna: Jurnal Pendidikan 

Islam, 4(3), 712–719. https://doi.org/10.31538/nzh.v4i3.1925 

Sarnoto, A. Z. 2023. “Qur’anic psychology: Menelusuri konsep manusia ideal dalam psikologi dan Al-

Qur’an.” Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(1), 3691–3698. 

https://doi.org/10.31004/jptam.v7i1.6945 

Suriasumantri, J. S. 2013. Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer. Jakarta: Pustaka Sinar Harapan. 

Yusuf, A., & Sarnoto, A. Z. 2022. “Scientific ethics and Islamic revelation in modern education.” 

Journal of Islamic and Social Studies, 9(2), 201–218. https://doi.org/10.21009/jiss.v9i2.1021 

 

 

https://doi.org/10.22373/jiif.v18i1.1234
https://doi.org/10.31004/jfpi.v5i2.1023
https://doi.org/10.24042/ijitc.v11i1.8562
https://doi.org/10.18196/afkaruna.v16i1.7543
https://doi.org/10.31538/nzh.v4i3.1925
https://doi.org/10.31004/jptam.v7i1.6945
https://doi.org/10.21009/jiss.v9i2.1021

