
Copyright ©2025, AT-TAISIR, ISSN 2775 – 0175 (Print), ISSN 2775 – 3239 (Online) 

 

At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies 

6 (2), (2025) 191-204 

Submitted: Oktober 2025, Accepted: Desember 2025, Published: Desember 2025 

Epistemologi Hudā dalam QS 2:185: Analisis Leksikal, Tafsir Klasik, dan Relevansi 

Kontemporer 

 

Anas Kholik1, Muhammad Hariyadi2 
1,2Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia 

Email: anas.khalik@gmai.com     

 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan menelaah makna hudā dalam QS al-Baqarah [2]:185 sebagai fondasi epistemologi 

Qur’ani yang membimbing manusia dalam memahami, menimbang, dan memverifikasi kebenaran. Kajian 

yang ada selama ini lebih banyak membahas hudā dalam kerangka teologis atau melalui pendekatan tematik 

yang luas, sehingga ayat-ayat kunci yang menjelaskan struktur epistemik petunjuk Qur’an kurang mendapatkan 

perhatian ilmiah secara mendalam. Untuk mengisi kekosongan tersebut, penelitian ini menggunakan 

pendekatan tafsir mawḍū‘ī dengan tiga tahap utama. Pertama, dilakukan analisis leksikal terhadap akar kata h-

d-y untuk memetakan jangkauan semantik hudā, mencakup makna dasar, derivasi, serta penggunaannya dalam 

berbagai konteks Qur’ani. Kedua, QS 2:185 dibaca secara komprehensif melalui metode tafsir muqāran dengan 

menelaah penafsiran al-Ṭabarī, Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Ibn Kathīr, dan M. Quraish Shihab guna menyingkap titik 

temu dan perbedaan pendekatan dalam memahami konsep hudā. Ketiga, dilakukan sintesis epistemologis yang 

menghubungkan struktur petunjuk Qur’ani dengan tantangan kontemporer, khususnya fenomena post-truth, 

banjir informasi, disinformasi digital, serta bias algoritmik yang memengaruhi proses pembentukan 

pengetahuan masyarakat modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa hudā dalam QS 2:185 memuat tiga 

dimensi epistemik: (1) dalālah, yakni bimbingan yang menjelaskan arah dan orientasi kebenaran; (2) bayān, 

yaitu penjelasan yang memperluas cakupan makna dan hukum; dan (3) tamyīz, yaitu kemampuan membedakan 

benar dan salah melalui sinergi wahyu, akal, dan realitas empiris. Penelitian ini menyimpulkan bahwa hudā 

tidak hanya bernilai spiritual, tetapi juga menawarkan kerangka epistemologi Qur’ani yang relevan untuk 

memperkuat etika ilmu dan verifikasi informasi di era digital. 

Kata Kunci: Epistemologi Hudā, QS al-Baqarah [2]:185, Tafsir Muqāran, Semantik Qur’an. 

 

Abstract 
This study aims to examine the meaning of hudā in Qur’an 2:185 as the epistemological foundation through 

which the Qur’an guides human beings in understanding, evaluating, and verifying truth. Previous research 

has generally discussed hudā within theological or broad thematic frameworks, resulting in limited exegetical 

attention to key verses that articulate the epistemic structure of Qur’anic guidance. To address this gap, this 

study applies a thematic exegesis (tafsīr mawḍū‘ī) approach consisting of three main stages. First, a lexical 

analysis of the root h-d-y is conducted to map its Qur’anic semantic field, including its core meaning, 

morphological derivations, and contextual usage across the Qur’an. Second, Qur’an 2:185 is examined 

through comparative exegesis (tafsīr muqāran), incorporating the interpretations of al-Ṭabarī, Fakhr al-Dīn 

al-Rāzī, Ibn Kathīr, and M. Quraish Shihab to identify both convergences and divergences in their 

understanding of hudā. Third, an epistemological synthesis is developed to relate the structural concept of 

Qur’anic guidance to contemporary challenges, particularly the rise of post-truth discourse, information 

overload, digital misinformation, and algorithmic bias that increasingly shape modern epistemic environments. 

The findings indicate that hudā in Qur’an 2:185 encompasses three interconnected epistemic dimensions: (1) 

dalālah, the directional guidance that orients human cognition toward truth; (2) bayān, the explanatory 

dimension that clarifies legal, ethical, and theological principles; and (3) tamyīz, the faculty of discerning truth 

from falsehood through a synergy of revelation, reason, and empirical reality. This study concludes that hudā 

is not merely spiritual guidance but a coherent Qur’anic epistemology relevant for strengthening scientific 

ethics, knowledge verification, and intellectual integrity in the digital age. 

Keywords: The Epistemology of Hudā, Qur’an 2:185, Comparative Tafsir, Qur’anic Semantics 

mailto:anas.khalik@gmai.com


At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204) 

Anas Kholik, Muhammad Hariyadi 

 

Epistemologi Hudā dalam … 192 

 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi pada era digital telah membawa berbagai 

kemajuan signifikan bagi kehidupan manusia, mulai dari efisiensi komunikasi, akses informasi yang 

semakin demokratis, hingga inovasi di bidang kesehatan dan ekonomi. Namun, di balik kemajuan 

tersebut tersimpan krisis epistemik yang semakin kompleks dan multidimensional. Fenomena post-truth 

tidak lagi sekadar wacana, tetapi telah menjadi kondisi sosio-kultural yang menggerakkan mekanisme 

produksi dan distribusi pengetahuan kontemporer. Dalam ekosistem ini, batas antara fakta dan opini 

menjadi kabur; kebenaran tidak lagi ditentukan oleh validitas bukti dan koherensi logika, melainkan 

oleh narasi yang paling sering diulang dan paling kuat memengaruhi emosi serta identitas kolektif 

publik. Di media sosial dan platform digital, banjir disinformasi dan misinformasi tidak hanya 

menciptakan fragmentasi pengetahuan, tetapi juga melumpuhkan kapasitas masyarakat dalam 

membedakan antara yang valid dan yang manipulatif. Polarisasi sosial meningkat secara eksponensial, 

kohesi masyarakat melemah, dan yang lebih mengkhawatirkan adalah erosi kepercayaan terhadap 

otoritas keilmuan maupun keagamaan. Dalam ranah wacana keislaman, gejala serupa tampak pada 

tafsir, fatwa, dan klaim “maqāṣid” yang kerap bersifat pragmatis, bias ideologis, atau bahkan terjebak 

dalam kepentingan politik sesaat. Sebagaimana dikritik Keyes, dalam kondisi post-truth klaim-klaim 

kebenaran sering kali didorong oleh agenda partisan dan confirmation bias, bukan oleh pencarian 

kebenaran yang tulus dan metodis (Keyes 2019: 44). 

Krisis epistemik ini bukan sekadar persoalan teoretis-filosofis yang diperdebatkan di menara 

gading, melainkan problem sosial yang nyata dan memiliki dampak material terhadap tatanan 

kehidupan bersama. Data empiris di Indonesia menunjukkan arah yang mengkhawatirkan dan dapat 

diukur. Laporan resmi SETARA Institute (2024) mencatat 260 peristiwa dan 402 tindakan pelanggaran 

kebebasan beragama/berkeyakinan, yang mencerminkan peningkatan sekitar dua puluh persen 

dibandingkan tahun sebelumnya. Sebagian besar pelanggaran ini dilakukan oleh aktor negara maupun 

kelompok intoleran, dengan modus penutupan rumah ibadah dan pembatasan kegiatan keagamaan yang 

legal. Sementara itu, Indeks Kerukunan Umat Beragama (KUB) tahun 2024 yang dirilis Kementerian 

Agama RI hanya mengalami kenaikan yang sangat tipis, dari 76,02 (2023) menjadi 76,47. Angka ini 

menunjukkan bahwa harmoni sosial di Indonesia bersifat rapuh dan rentan terkoyak oleh provokasi 

keagamaan yang bersumber dari disinformasi dan narasi sektarian (Kementerian Agama RI 2024). 

Data-data ini bukan sekadar statistik, tetapi indikator bahwa krisis epistemik—ketidakmampuan kolektif 

untuk menyepakati apa yang benar dan sahih—telah berdampak langsung pada keutuhan sosial, hak-hak 

sipil, dan stabilitas moral masyarakat. Kondisi ini menunjukkan bahwa problem epistemik tidak hanya 

bersifat sosial, tetapi juga terkait cara umat memahami dan memaknai petunjuk kebenaran, termasuk 

hudā dalam Al-Qur’an. 

Dalam sejarah pemikiran Barat, proyek epistemologi modern berkembang melalui berbagai fase 

penting yang bertujuan memastikan keandalan, objektivitas, dan validitas pengetahuan. Francis Bacon 

melalui Novum Organum menolak metode skolastik dan menekankan pentingnya observasi empiris, 

eksperimen yang terkontrol, dan penalaran induktif sebagai dasar kelahiran sains modern (Bacon 2000: 

55). René Descartes, merespons krisis otoritas tradisional, memperkenalkan keraguan metodis 

(methodic doubt) sebagai pisau bedah untuk mengikis segala keyakinan yang tidak pasti, hingga sampai 

pada cogito ergo sum sebagai fondasi pengetahuan yang tak terbantahkan (Descartes 1996: 14). 

Immanuel Kant kemudian melakukan sintesis antara rasionalisme dan empirisme melalui kerangka a 

priori yang membentuk cara pikiran memahami realitas; pengetahuan, baginya, adalah hasil sintesis 

antara materi yang diberikan indera dan bentuk yang diberikan akal (Kant 2007: 86). Pada era 

kontemporer, Thomas Kuhn menjelaskan bahwa ilmu tidak berkembang secara linear dan kumulatif, 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204) 

Anas Kholik, Muhammad Hariyadi 

 

Epistemologi Hudā dalam … 193 

 

melainkan melalui pergantian paradigma (paradigm shifts) yang dipengaruhi kondisi sosial, politik, dan 

konsensus komunitas ilmuwan (Kuhn 2012: 92). Seluruh upaya ini menunjukkan kesadaran bersama 

bahwa pencarian kebenaran membutuhkan kerangka epistemik yang kuat, teruji, dan reflektif. 

Akan tetapi, dalam tradisi pemikiran Islam, epistemologi tidak pernah bertumpu semata-mata 

pada rasio dan indera, melainkan berakar pada wahyu yang memandu dan mengarahkan seluruh struktur 

pengetahuan. Al-Qur’an, dalam perspektif ini, bukan hanya kitab hukum (sharī‘ah) atau pedoman moral 

(akhlāq), tetapi lebih mendasar lagi, ia adalah fondasi epistemologi yang menuntun manusia untuk 

berpikir (tafakkur), merenung (tadabbur), mengamati secara empiris (al-baṣar), dan memverifikasi 

informasi (tabayyun). Konsep hudā (petunjuk) merupakan pilar utama dan poros sentral dari 

epistemologi Qur’ani. Hudā bukan konsep pasif yang bersifat dogmatis, melainkan prinsip dinamis 

yang mengintegrasikan wahyu sebagai sumber kebenaran transenden, akal sebagai alat analisis kritis, 

dan pengalaman empiris sebagai basis verifikasi, sehingga membentuk struktur pengetahuan yang 

koheren, holistik, dan dapat dipertanggungjawabkan. Nasharuddin Umar menegaskan bahwa wahyu 

dalam Islam bukan hanya memuat nilai-nilai etis dan hukum, tetapi juga merupakan kerangka 

epistemologis yang membimbing umat manusia dalam menemukan dan menalar kebenaran secara 

rasional, sistematis, dan beretika (Umar 2019: 73). Seyyed Hossein Nasr secara tajam mengkritik sains 

modern yang terlepas dari pancaran wahyu, karena keterputusan ini menyebabkan ilmu pengetahuan 

kehilangan akar spiritual dan orientasi terhadap kebenaran yang transenden, sehingga tereduksi menjadi 

sekadar instrumen teknis-utilitarian (Nasr 1968: 17). 

Di tengah konteks inilah QS al-Baqarah [2]:185 menjadi sangat signifikan. Ayat ini secara 

eksplisit menyatakan bahwa Al-Qur’an diturunkan sebagai hudā li-l-nās (petunjuk bagi manusia), 

sekaligus bayyināt dan furqān. Tiga konsep ini membentuk trilogi epistemologi Qur’ani yang saling 

melengkapi: hudā berfungsi sebagai dalālah (penunjukan arah dan orientasi kognitif), bayyināt 

berfungsi sebagai bayān (penjelasan yang terang dan argumentatif), dan furqān berfungsi sebagai 

tamyīz (pembedaan antara kebenaran dan kesesatan, antara yang sahih dan yang batil). Dengan 

demikian, QS 2:185 tidak hanya memotret fungsi Al-Qur’an secara teologis, tetapi juga menyajikan 

secara eksplisit struktur epistemologi petunjuk yang ditawarkannya. 

Meski memiliki posisi yang strategis, kajian akademik tentang hudā dalam QS 2:185 masih 

relatif terbatas dan sering kali bersifat periferal. Dengan demikian, terdapat celah penelitian (research 

gap) pada aspek epistemologis hudā dalam QS 2:185, karena sebagian besar kajian menjadikan ayat ini 

sebagai latar fikih puasa, bukan sebagai basis epistemologi. Banyak penelitian menjadikan ayat ini 

sekadar pengantar untuk membahas fikih puasa atau sejarah turunnya Al-Qur’an, sehingga dimensi 

epistemologis hudā—yang sesungguhnya menjadi jantung ayat—kurang tergarap. Di sisi lain, 

penelitian tematik tentang hudā oleh al-Farmawī dan yang lain memang memberikan fondasi 

metodologis berharga bagi tafsir mawḍū‘ī, namun belum mengaitkannya secara spesifik dan mendalam 

dengan QS 2:185 sebagai unit analisis. Akibatnya, belum ada konstruksi epistemologi hudā yang 

bertumpu pada pembacaan lughawi ayat, kajian munāsabah, dan perbandingan penafsiran mufasir klasik 

dan modern. Berdasarkan uraian di atas, penelitian ini menjawab pertanyaan Bagaimana medan makna 

hudā dalam QS 2:185 berdasarkan kajian lughawi?, Bagaimana penafsiran QS 2:185 dipahami oleh al-

Ṭabarī, al-Rāzī, Ibn Kathīr dan Quraish Shihab?, dan Bagaimana konstruksi epistemologi hudā dapat 

dirumuskan untuk merespons krisis epistemik era digital? 

Sejumlah kajian terdahulu telah membahas tema hudā, baik melalui analisis tematik maupun 

penafsiran klasik. Al-Farmawī meletakkan fondasi metodologis tafsir tematik, sementara al-Ṭabarī, al-

Rāzī, Ibn Kathīr, dan Quraish Shihab memberikan ragam penekanan dalam memahami fungsi hudā. 

Namun, kajian-kajian ini belum secara khusus mengkaji QS 2:185 sebagai unit epistemologis yang 

utuh. Tradisi tafsir sebenarnya menyediakan khazanah penafsiran yang kaya dan variatif. Al-Ṭabarī 

dalam Jāmi‘ al-Bayān memaknai hudā pada ayat ini sebagai petunjuk yang menyeluruh dan 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204) 

Anas Kholik, Muhammad Hariyadi 

 

Epistemologi Hudā dalam … 194 

 

komprehensif, mencakup akidah, syariat, dan akhlak (Ṭabarī 2001: 224). Fakhr al-Dīn al-Rāzī dalam 

Mafātīḥ al-Ghayb melihat hudā melalui lensa rasional-kalam, menekankan keterkaitannya dengan dalīl 

dan argumentasi logis (Rāzī 1999: 110). Ibn Kathīr menegaskan hubungan fungsional hudā dengan 

tegaknya tauhid dan penjelasan rinci mengenai perintah–larangan syar‘i (Ibn Kathīr 2000: 522). 

Sementara itu, M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbāh menggarisbawahi relevansi praktis hudā 

bagi pembentukan etika sosial dan peradaban modern yang menghargai kemajemukan (Shihab 2005: 

517). Perbedaan penekanan di antara para mufasir ini membuka ruang bagi kajian tafsir muqāran untuk 

menyusun sintesis epistemik yang lebih utuh. 

Dalam konteks kontemporer, relevansi epistemologi hudā yang berangkat dari QS 2:185 

menjadi semakin mendesak. Krisis otoritas keilmuan—di mana pakar kerap dicurigai sementara opini 

tanpa dasar diikuti; bias algoritmik yang mengurung individu dalam echo chamber; serta polarisasi 

sosial yang merusak percakapan publik—semuanya menuntut kerangka pengetahuan yang andal dan 

bernorma. Trilogi hudā–bayyināt–furqān dalam QS 2:185 menyediakan “protokol epistemik” Qur’ani 

yang dapat dioperasionalkan untuk menilai informasi, menimbang argumen, menyusun kebijakan, dan 

membingkai etika digital. Dengan kata lain, konsep hudā mengembalikan otoritas kebenaran kepada 

sumbernya yang transenden (wahyu), sekaligus memuliakan instrumen kemanusiaannya (rasio dan 

observasi jujur). 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini memiliki tiga tujuan utama. Pertama, menganalisis 

medan makna kata hudā melalui kajian leksikal terhadap akar kata h-d-y dalam Al-Qur’an dengan fokus 

pada QS 2:185. Kedua, mengkaji penafsiran QS 2:185 secara komparatif dengan merujuk pada tafsir al-

Ṭabarī, Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Ibn Kathīr, dan M. Quraish Shihab. Ketiga, menyusun sintesis 

epistemologi hudā Qur’ani yang bertumpu pada ayat tersebut dan menunjukkan relevansinya bagi 

problem epistemik era digital. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

signifikan bagi penguatan studi tafsir Al-Qur’an sekaligus menawarkan kerangka epistemologi Qur’ani 

yang hidup dan responsif terhadap dinamika zaman. Untuk mencapai tujuan tersebut, penelitian ini 

menggunakan pendekatan tafsir mawḍū‘ī melalui analisis leksikal, komparasi tafsir klasik–modern, dan 

sintesis epistemik yang akan dijelaskan pada bagian metode. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif–kepustakaan (library research) dengan fokus 

pada analisis tekstual QS al-Baqarah [2]:185 beserta literatur tafsir klasik dan kontemporer. Penelitian 

kepustakaan dipilih karena objek yang dikaji—yakni konsep epistemologis hudā—menuntut penggalian 

makna melalui teks, bukan observasi lapangan. Pendekatan ini sejalan dengan paradigma hermeneutika 

kontekstual yang menekankan pemahaman teks melalui dialog antara horizon sejarah, bahasa, dan 

posisi penafsir (Gadamer, Truth and Method, 1989 : 269). Selain itu, metode ini memungkinkan peneliti 

membangun interpretasi yang tidak hanya deskriptif, tetapi juga reflektif dan analitis, sesuai kebutuhan 

kajian epistemologi Qur’ani. Dengan demikian, penelitian ini tidak mengulang studi-studi sebelumnya 

yang bersifat tematik luas, karena QS 2:185 diposisikan sebagai locus epistemologis utama. Secara 

operasional, langkah analisis penelitian ini mengikuti alur: identifikasi konsep hudā, kategorisasi makna 

leksikal dan tematik, analisis epistemologis berdasarkan tafsir muqāran, dan sintesis model epistemologi 

Qur’ani. Adapun sumber primer penelitian ini mencakup mushaf Al-Qur’an, Jāmi‘ al-Bayān, Mafātīḥ 

al-Ghayb, Tafsīr Ibn Kathīr, dan Tafsir al-Mishbāh. Sumber sekunder mencakup literatur epistemologi 

Islam dan linguistik Qur’ani. 

Adapun langkah sistematis riset ini adalah pertama, menerapkan metode tafsir mawḍū‘ī untuk 

menyusun pemahaman komprehensif mengenai hudā, bayyināt, dan furqān dalam QS 2:185. Kerangka 

metodologis merujuk pada al-Farmawī yang menjelaskan langkah-langkah mawḍū‘ī: identifikasi tema, 

pengumpulan ayat terkait, analisis korelasi, dan penyusunan sintesis (al-Farmawī, al-Bidāyah fī al-



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204) 

Anas Kholik, Muhammad Hariyadi 

 

Epistemologi Hudā dalam … 195 

 

Tafsīr al-Mawḍū‘ī, 1997 : 52). Penelitian ini tidak sekadar mengumpulkan ayat-ayat hudā, tetapi secara 

intensif menafsirkan QS 2:185 sebagai ayat kunci yang memuat struktur epistemologi Qur’ani. 

Kedua, menerapkan analisis lughawi dan semantik bidang makna pada konsep hudā. Kajian 

dilakukan dengan merujuk pada Lisān al-‘Arab, al-Mu‘jam al-Mufahras, serta kerangka semantik 

Qur’ani ala Toshihiko Izutsu (Izutsu, God and Man in the Qur’an, 2002 : 14). Metode ini mencakup: 

kajian akar kata ه د ي (h-d-y) dan seluruh derivasinya, penentuan core meaning dan makna kontekstual, 

pemetaan oposisi semantis seperti ḍalāl dan ghayy, analisis hubungan makna hudā dengan bayyināt dan 

furqān dalam QS 2:185. Analisis semantik diperlukan untuk memastikan bahwa makna hudā dipahami 

dalam jaringan konseptual Qur’ani, bukan sebagai konstruksi eksternal dari teori filsafat. 

Metode Tafsir Muqāran (Komparatif) 

Ketiga, menerapkan metode tafsir muqāran untuk membandingkan penafsiran empat mufasir 

representatif, seperti al-Ṭabarī (al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān, 2001 : 224), Fakhr al-Dīn al-Rāzī (al-Rāzī, 

Mafātīḥ al-Ghayb, 1999 : 110), Ibn Kathīr (Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, 2000 : 522), Quraish 

(Shihab, Tafsir al-Mishbāh, 2005 : 517) untuk membandingkan makna, menelaah perbedaan 

metodologi, epistemologi, dan latar intelektual masing-masing mufasir. Analisis ini memperlihatkan 

bagaimana satu ayat dapat menghadirkan spektrum makna yang kaya. 

Keempat, menelaah munāsabah QS 2:185 dengan ayat-ayat sebelumnya yang membahas 

Ramadan dan turunnya wahyu. Konsep munāsabah merujuk pada teori hubungan ayat yang dijelaskan 

al-Zarkashī (al-Zarkashī, al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān, 1988 : 150). Analisis ini memastikan bahwa 

trilogi hudā–bayyināt–furqān tidak dipahami secara terlepas dari struktur Surah al-Baqarah. Konteks ini 

memberi kedalaman hermeneutis yang memperjelas fungsi epistemologis petunjuk ilahi. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Analisis Leksikal Hudā dalam QS al-Baqarah [2]:185 

 
دَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَ لْيَصُمْهُ ۖ وَمَن كَانَ  ﴿ شَهْرُ رمََضَانَ الَّذِي أنُزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى ل لِنَّاسِ وَبَ يِ نَاتٍ مِ نَ الْْدَُىٰ وَالْفُرْقاَنِ ۚ فَمَن شَهِ 

ُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلََ يرُيِدُ بِكُمُ الْعُسْرَ  مٍ أُخَرَ ۗ يرُيِدُ اللََّّ َ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ    مَريِضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِ نْ أَيََّّ وُا اللََّّ وَلتُِكْمِلُوا الْعِدَّةَ وَلتُِكَبِّ 
 وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ 

 

“(Beberapa hari yang ditentukan itu adalah) bulan Ramadan, bulan yang di dalamnya diturunkan 

(permulaan) Al-Qur'an sebagai petunjuk bagi manusia dan penjelasan-penjelasan mengenai petunjuk 

itu serta pembeda (antara yang benar dan yang batil). Karena itu, barang siapa di antara kamu hadir 

di bulan itu, maka berpuasalah. Barang siapa sakit atau dalam perjalanan (lalu ia berbuka), maka 

(wajib menggantinya), sebanyak hari yang ditinggalkannya itu pada hari-hari yang lain. Allah 

menghendaki kemudahan bagimu dan tidak menghendaki kesukaran bagimu. Hendaklah kamu 

mencukupkan bilangannya dan mengagungkan Allah atas petunjuk-Nya yang diberikan kepadamu 

supaya kamu bersyukur.” 

QS al-Baqarah [2]:185 secara eksplisit menempatkan Al-Qur’an sebagai hudā li-l-nās, disertai 

dua kualifikasi penting, yakni bayyināt min al-hudā dan al-furqān. Secara leksikal, istilah hudā berasal 

dari akar kata ي د ه  (h-d-y) yang dalam bahasa Arab klasik bermakna dalālah ilā al-ṭarīq (menunjukkan 

jalan) dan al-irshād ilā al-ghāyah (mengarahkan menuju tujuan) (Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, entri h-d-

y). Makna dasar ini menunjukkan bahwa hudā bukan sekadar informasi, tetapi petunjuk yang bersifat 

orientatif dan teleologis. 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204) 

Anas Kholik, Muhammad Hariyadi 

 

Epistemologi Hudā dalam … 196 

 

Dalam Al-Qur’an, derivasi akar kata h-d-y digunakan dalam spektrum makna yang luas, mulai 

dari petunjuk kosmik dan instingtif hingga petunjuk normatif melalui wahyu. Al-Ṭabarī menjelaskan 

bahwa hudā dalam konteks Al-Qur’an merujuk pada petunjuk menyeluruh yang mencakup akidah, 

hukum, dan akhlak, sehingga manusia mengetahui apa yang benar dan apa yang salah dalam seluruh 

aspek kehidupan (al-Ṭabarī, 2001: 224). Dengan demikian, hudā tidak bersifat parsial, melainkan 

mencakup struktur nilai dan pengetahuan secara komprehensif. 

QS al-Baqarah [2]:185 menampilkan kekhasan dibanding ayat-ayat lain yang menggunakan 

istilah hudā. Jika QS al-Baqarah [2]:2 menyebut hudā li-l-muttaqīn, maka QS 2:185 menggunakan frasa 

hudā li-l-nās, yang menunjukkan cakupan universal. Namun, universalitas ini tidak berarti relativisme 

epistemik, sebab ayat tersebut langsung disertai dengan bayyināt dan furqān. Dalam perspektif semantik 

Qur’ani, struktur ini menunjukkan bahwa petunjuk bersifat terbuka bagi semua manusia, tetapi 

efektivitasnya menuntut kemampuan memahami penjelasan dan membedakan kebenaran dari kebatilan 

(Izutsu, 2002: 14). 

Dari sudut oposisi makna, hudā dalam Al-Qur’an senantiasa berhadapan dengan konsep ḍalāl dan 

ghayy. Relasi oposisi ini menegaskan bahwa hudā tidak netral secara nilai, melainkan selalu berada 

dalam horizon kebenaran yang menuntut pilihan epistemik dan etis (Izutsu, 2002: 14). Oleh karena itu, 

hudā dalam QS 2:185 dapat dipahami sebagai fondasi epistemologis yang mengarahkan cara manusia 

mengetahui, menimbang, dan mengambil keputusan. 

 

B. Konteks dan Munāsabah QS al-Baqarah [2]:185 

Secara struktural, QS al-Baqarah [2]:183–187 membentuk satu kesatuan tematik yang membahas 

puasa Ramadan beserta tujuan-tujuan normatifnya. Dalam kerangka munāsabah, al-Zarkashī 

menjelaskan bahwa rangkaian ayat hukum dalam Al-Qur’an sering kali tidak berhenti pada penetapan 

kewajiban praktis, tetapi diarahkan kepada prinsip-prinsip dasar yang melandasi hukum tersebut (al-

Zarkashī, 1988: 150). Dalam konteks ini, QS 2:185 berfungsi sebagai poros teologis sekaligus 

epistemologis dari keseluruhan ayat puasa. 

Penempatan QS 2:185 di tengah pembahasan puasa menunjukkan bahwa Ramadan tidak hanya 

dipahami sebagai ritual tahunan, tetapi sebagai momentum pedagogis untuk internalisasi hudā. Ibn 

Kathīr menegaskan bahwa puasa melatih pengendalian diri dan ketaatan, sehingga manusia berada 

dalam kondisi batin yang lebih siap menerima petunjuk Al-Qur’an secara benar (Ibn Kathīr, 2000: 522). 

Dengan demikian, puasa berfungsi sebagai sarana pembentukan kesiapan epistemik, bukan sekadar 

kewajiban fisik. 

Dimensi epistemik ini juga diperkuat oleh hadis-hadis tentang Ramadan yang menyebutkan 

dibelenggunya setan dan dibukanya pintu-pintu rahmat. Riwayat-riwayat tersebut menunjukkan bahwa 

Ramadan merupakan ruang kondusif bagi penyucian jiwa dan penjernihan cara pandang. Dalam bahasa 

epistemologi, puasa mengurangi dominasi hawa nafsu yang sering kali menjadi faktor distorsi dalam 

memahami ayat-ayat Qur’aniyyah maupun kauniyyah. 

Dengan demikian, konteks munāsabah QS 2:185 menegaskan bahwa epistemologi hudā tidak 

bersifat abstrak dan terlepas dari praksis ibadah. Puasa dan petunjuk wahyu saling berkaitan secara 

integral: puasa tanpa orientasi hudā berpotensi menjadi rutinitas formal, sementara klaim mengikuti 

hudā tanpa pengendalian diri rawan melahirkan klaim kebenaran yang abusif. Rangkaian ayat 183–187 

karena itu dapat dibaca sebagai kurikulum epistemologis–spiritual, yang bergerak dari kewajiban ritual 

menuju kesadaran petunjuk, dan berujung pada ketaatan yang berimbang antara dimensi batin dan 

praksis. 

 

 

 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204) 

Anas Kholik, Muhammad Hariyadi 

 

Epistemologi Hudā dalam … 197 

 

C. Analisis Muqāran QS al-Baqarah [2]:185 dalam Tafsir Klasik dan Modern 

Al-Ṭabarī menafsirkan frasa “hudā li-l-nās” sebagai petunjuk umum yang meliputi urusan 

akidah, ibadah, dan muamalah. Menurutnya, Al-Qur’an menjadi hudā karena di dalamnya terdapat 

penjelasan tentang apa yang diperintahkan dan apa yang dilarang, apa yang mendekatkan kepada Allah 

dan apa yang menjauhkan dari-Nya (al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān, 2001 : 224). Penekanannya bersifat 

komprehensif: hudā tidak hanya mengatur aspek spiritual, tetapi seluruh sendi kehidupan manusia. 

Ketika menjelaskan “bayyināt min al-hudā wa al-furqān”, al-Ṭabarī menegaskan bahwa Al-

Qur’an memuat penjelasan-penjelasan yang terang tentang jalan hidayah dan kriteria yang jelas untuk 

membedakan kebenaran dari kebatilan. Fungsi furqān di sini dipahami sebagai instrumen normatif 

untuk memutuskan mana yang halal–haram, benar–salah, berdasarkan otoritas wahyu. Dengan 

demikian, dalam tafsir al-Ṭabarī, trilogi hudā–bayyināt–furqān membentuk kerangka petunjuk yang 

bersifat normatif–syar‘i, dan QS 2:185 menjadi landasan penting bagi pemahaman hukum-hukum 

puasa, Al-Qur’an, dan kehidupan sosial. 

Sedangkan Fakhr al-Dīn al-Rāzī membaca QS 2:185 dengan kacamata rasional–kalam. Ia 

menekankan bahwa Al-Qur’an disebut hudā karena mengandung dalā’il ‘aqliyyah (argumentasi 

rasional) yang kuat untuk menetapkan kebenaran tauhid, risalah, dan hari akhir (al-Rāzī, Mafātīḥ al-

Ghayb, 1999 : 110). Baginya, bayyināt merujuk pada argumentasi yang jelas, sedangkan furqān adalah 

kemampuan epistemik untuk membedakan argumen yang sahih dari yang batil. 

Rāzī memandang hudā dalam kerangka epistemologi rasional: Al-Qur’an tidak hanya memerintah 

untuk beriman, tetapi juga menghadirkan argumen yang dapat diuji oleh akal. Dengan demikian, ia 

mengaitkan hudā dengan proses istidlāl (penalaran), sehingga petunjuk Qur’ani berkelindan dengan 

struktur logika. Pendekatan ini menempatkan QS 2:185 sebagai landasan bahwa wahyu dan rasio tidak 

saling menafikan, tetapi saling menguatkan. Dari sudut pandang Rāzī, seseorang yang mengikuti hudā 

bukanlah yang menanggalkan akalnya, tetapi yang menggunakannya dalam bingkai dalil wahyu. 

Sementara Ibn Kathīr memaknai hudā dalam QS 2:185 terutama dalam bingkai penegakan tauhid 

dan syariat. Menurutnya, Al-Qur’an menjadi hudā li-l-nās karena menjelaskan jalan keselamatan 

melalui keesaan Allah, keharusan mengikuti Rasul, serta ketaatan terhadap hukum-hukum-Nya (Ibn 

Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, 2000 : 522). 

Bayyināt diartikan sebagai penjelasan-penjelasan yang terang tentang hukum dan kisah umat 

terdahulu sebagai pelajaran; sedangkan furqān adalah pemisah antara golongan beriman dan kafir, serta 

antara jalan hidayah dan kesesatan. Corak tafsir Ibn Kathīr bersifat tekstual–salafī: kuat pada dimensi 

riwayat, dan menekankan fungsi hudā sebagai pedoman praktis dalam kehidupan beragama. Dalam 

kerangka ini, QS 2:185 menegaskan bahwa Al-Qur’an adalah standar final (furqān) untuk menilai 

semua sistem keyakinan dan perilaku. 

M. Quraish Shihab membaca QS 2:185 dengan menonjolkan relevansi sosial dan peradabannya. 

Ia menegaskan bahwa hudā li-l-nās berarti Al-Qur’an hadir sebagai petunjuk bagi seluruh manusia, 

lintas ruang dan waktu, untuk membangun kehidupan yang adil, bermartabat, dan berakhlak (Shihab, 

Tafsir al-Mishbāh, 2005 : 517). 

Bayyināt dipahami sebagai penjelasan-penjelasan yang tidak hanya logis, tetapi juga komunikatif 

terhadap berbagai lapisan masyarakat; sementara furqān menjadi kemampuan nilai untuk memilah 

sikap dan kebijakan yang sesuai dengan prinsip kemanusiaan dan keadilan Qur’ani. Dalam tafsir ini, 

hudā memiliki dimensi sosial, etis, dan kultural yang kuat, sehingga QS 2:185 diposisikan sebagai 

landasan bagi pembentukan peradaban rahmatan li-l-‘ālamīn. 

Dari penjelasan di atas, keempat mufasir sepakat bahwa hudā dalam QS 2:185 adalah petunjuk 

ilahi yang bersifat menyeluruh. Namun mereka berbeda dalam penekanan bahwa al-Ṭabarī cenderung 

menggunakan metode komprehensif–normatif (akidah, syariat, akhlak); ar-Rāzī model epistemik–



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204) 

Anas Kholik, Muhammad Hariyadi 

 

Epistemologi Hudā dalam … 198 

 

rasional (dalil, argumen); Ibn Kathīr menekankan tauhid–syariat (orientasi salaf); dan Shihab 

menerapkan etis–sosial–peradaban (kontekstual modern). 

Perbandingan keempat mufasir tersebut menunjukkan bahwa hudā dalam QS 2:185 merupakan 

petunjuk ilahi yang bersifat menyeluruh, dengan penekanan metodologis yang berbeda-beda: normatif–

komprehensif (al-Ṭabarī), rasional–epistemik (al-Rāzī), tauhid–syariat (Ibn Kathīr), dan etis–sosial 

(Shihab). Berdasarkan analisis leksikal dan tafsir muqāran ini, hudā dapat disintesiskan sebagai struktur 

epistemologi Qur’ani yang memiliki tiga dimensi utama yang saling mengikat yaitu, pertama, dimensi 

orientatif (hudā), dimensi yang mengarahkan manusia kepada tujuan kebenaran, baik dalam keyakinan 

maupun perilaku. Ia berfungsi sebagai kompas nilai yang menuntun arah gerak akal dan tindakan. 

Tanpa orientasi hudā, aktivitas berpikir dapat tergelincir menjadi sekadar permainan konsep atau 

menjadi alat legitimasi kepentingan. 

Kedua, dimensi argumentatif (bayyināt), dimensi ini menyediakan penjelasan yang terang, 

rasional, dan komunikatif sehingga kebenaran dapat dipahami dan diterima. Bayyināt mengandaikan 

adanya struktur pengetahuan yang tersusun, bukti yang dapat ditelusuri, dan penjelasan yang dapat 

diuji. Dengan demikian, hudā tidak berhenti pada klaim, tetapi tampil dalam bentuk argumentasi yang 

dapat dipertanggungjawabkan. Dan ketiga, dimensi diskriminatif (furqān). Dimensi ini memberikan 

kriteria untuk membedakan antara benar–salah, adil–zalīm, serta bermanfaat–merusak. Furqān 

menghubungkan epistemologi dengan etika dan praksis: pengetahuan yang benar harus berbuah pada 

kemampuan mengambil posisi yang tepat dalam konflik nilai dan kepentingan. Dalam kerangka ini, 

hudā bukan sekadar label spiritual, tetapi sistem pengetahuan yang mengintegrasikan wahyu, rasio, dan 

pengalaman. Di satu sisi, ia menjamin akar transenden kebenaran; di sisi lain, ia memberi ruang bagi 

kerja akal dan verifikasi empiris. Sintesis ini sejalan dengan kritik Seyyed Hossein Nasr bahwa sains 

modern kehilangan orientasi ketika terputus dari sumber transenden (Nasr, Science and Civilization in 

Islam, 1968 : 17). Epistemologi hudā memulihkan kembali hubungan antara fakta, makna, dan nilai. 

Dengan demikian, QS 2:185 dapat dibaca sebagai tawaran kerangka epistemologi tiga langkah: 

(1) mengorientasikan cara pandang kepada nilai ilahi (hudā), (2) menyusun penjelasan yang jelas dan 

rasional (bayyināt), dan (3) menimbang dampak, keadilan, dan kebenaran praktis suatu keputusan 

(furqān). Kerangka ini bukan hanya relevan bagi ilmu-ilmu keislaman, tetapi juga dapat 

dioperasionalkan dalam penyusunan kebijakan publik, etika profesional, dan sistem pendidikan. 

 

D. Relevansi Epistemologi Hudā terhadap Krisis Pengetahuan Kontemporer 

Dalam konteks krisis post-truth, epistemologi hudā menyediakan paradigma alternatif yang 

berakar pada wahyu tetapi tidak menafikan peran akal dan data. Hudā li-l-nās menuntut agar kebenaran 

tidak ditentukan oleh suara mayoritas atau efek emosional, tetapi oleh petunjuk wahyu yang diperkuat 

argumentasi (bayyināt) dan kriteria moral (furqān).  

Melihat perkembangan teknologi digital, khususnya media sosial dan kecerdasan buatan berbasis 

algoritma, telah mengubah secara mendasar cara manusia mengakses, menilai, dan memproduksi 

pengetahuan. Algoritma tidak bekerja secara netral; ia menyaring informasi berdasarkan preferensi 

pengguna, histori klik, dan kepentingan ekonomi platform. Akibatnya, individu sering terjebak dalam 

ruang gema (echo chamber) yang memperkuat bias kognitif dan emosional, sementara informasi yang 

bertentangan dengan pandangan awal disingkirkan secara sistematis. Dalam kondisi ini, kebenaran tidak 

lagi diuji melalui verifikasi rasional dan etis, melainkan melalui frekuensi kemunculan dan resonansi 

emosional. 

Epistemologi hudā yang digali dari QS al-Baqarah [2]:185 menawarkan kerangka normatif untuk 

menghadapi tantangan ini. Hudā sebagai orientasi kebenaran menuntut agar arah pencarian pengetahuan 

tidak ditentukan oleh algoritma atau popularitas, tetapi oleh nilai ilahi yang menempatkan kebenaran 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204) 

Anas Kholik, Muhammad Hariyadi 

 

Epistemologi Hudā dalam … 199 

 

dan kemaslahatan sebagai tujuan utama. Dalam konteks literasi digital, hudā berfungsi sebagai value 

compass yang membimbing pengguna agar tidak larut dalam arus informasi yang manipulatif. 

Dimensi bayyināt dalam QS 2:185 menuntut kejelasan argumen, transparansi sumber, dan 

keterlacakan data. Prinsip ini relevan untuk melawan praktik disinformasi digital, seperti hoaks, 

potongan konteks (context stripping), dan narasi visual yang menyesatkan. Dalam paradigma bayyināt, 

sebuah klaim tidak cukup meyakinkan hanya karena viral, tetapi harus dapat diuji melalui kejelasan 

metodologi, konsistensi logika, dan kesesuaian dengan fakta yang dapat diverifikasi. Dengan demikian, 

bayyināt dapat diposisikan sebagai basis etika epistemik bagi literasi digital Qur’ani. 

Sementara itu, dimensi furqān berfungsi sebagai mekanisme evaluatif untuk membedakan 

informasi yang membawa kemaslahatan dari yang merusak. Furqān tidak hanya bekerja pada level 

kognitif, tetapi juga pada level moral dan sosial. Dalam ruang digital, furqān menuntut kesadaran bahwa 

tidak semua informasi layak disebarkan, meskipun benar secara faktual. Informasi yang benar tetapi 

disajikan tanpa konteks, dengan niat provokatif, atau berpotensi memicu konflik sosial tetap harus 

ditimbang secara etis. Dengan demikian, furqān menghubungkan epistemologi dengan tanggung jawab 

sosial. 

Dalam kerangka ini, epistemologi hudā dapat dirumuskan sebagai model literasi digital Qur’ani 

yang terdiri dari tiga tahap: orientasi nilai (hudā), verifikasi rasional (bayyināt), dan evaluasi etis 

(furqān). Model ini relevan tidak hanya bagi individu Muslim, tetapi juga bagi pengembangan etika 

publik di era kecerdasan buatan dan big data. QS 2:185, dengan demikian, tidak hanya berbicara kepada 

masyarakat abad ketujuh, tetapi juga menawarkan prinsip epistemik yang adaptif terhadap tantangan 

abad ke-21. Prinsip ini memiliki beberapa relevansi penting: pertama, Etika Informasi Digital 

Di era media sosial, informasi bergerak sangat cepat tanpa sempat diverifikasi. Paradigma hudā 

menuntut sikap selektif: tidak setiap yang viral adalah benar, dan tidak setiap yang populer adalah 

sahih. Bayyināt menuntut kejelasan sumber, transparansi data, dan kecermatan membaca konteks; 

sementara furqān memberi kriteria etis untuk menolak berita yang mengandung fitnah, kebencian, atau 

merusak kemaslahatan publik. Dengan kata lain, QS 2:185 dapat menjadi basis normatif bagi literasi 

digital Qur’ani, di mana setiap Muslim diajak memosisikan diri bukan sekadar sebagai konsumen, tetapi 

juga penjaga kebenaran informasi. 

Kedua, Kebijakan Publik dan Keadilan Sosial. Dalam ranah kebijakan, furqān berfungsi sebagai 

parameter etis dan epistemik untuk menilai apakah sebuah keputusan sesuai dengan prinsip keadilan 

dan kemaslahatan. Kebijakan yang dibangun tanpa hudā rawan bias kelas, kelompok, dan kepentingan 

sempit. Sebaliknya, kebijakan yang diinspirasi oleh trilogi hudā–bayyināt–furqān akan lebih peka 

terhadap hak-hak kelompok rentan, transparan dalam penggunaan data, dan berorientasi jangka panjang 

pada kebaikan bersama. 

Ketiga, Pendidikan dan Pembentukan Karakter Ilmuwan. Epistemologi hudā menolak pandangan 

bahwa ilmu bersifat netral nilai. Hudā mengarahkan bahwa pengetahuan seharusnya membawa manusia 

mendekat kepada kebenaran dan kebaikan, bukan sekadar menghasilkan teknologi yang efektif tetapi 

merusak. Dalam konteks pendidikan, hal ini menuntut integrasi antara kurikulum keilmuan dan 

pembinaan akhlak, sehingga lahir ilmuwan yang bukan hanya cerdas secara teknis, tetapi juga 

bertanggung jawab secara moral dan spiritual. 

Keempat, Dialog antara Wahyu dan Sains. Paradigma hudā membuka ruang dialog yang sehat 

antara wahyu dan sains. Wahyu memberikan orientasi dan batas etis, sementara sains menyumbang 

detail empiris dan teknis. Dengan kerangka hudā–bayyināt–furqān, sains tidak lagi dipertentangkan 

dengan agama, tetapi diposisikan sebagai salah satu cara membaca ayat-ayat kauniyyah yang harus 

ditimbang dalam bingkai nilai ilahi. 

 

 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204) 

Anas Kholik, Muhammad Hariyadi 

 

Epistemologi Hudā dalam … 200 

 

E. Analisis Epistemologis Hudā dan Kritik atas Netralitas Pengetahuan Modern 

Dari sudut epistemologi Islam, hudā dalam QS 2:185 dapat dibaca melalui tiga poros: sumber 

pengetahuan, proses memperoleh petunjuk, dan syarat epistemik agar petunjuk itu efektif. Pertama, 

Sebagai sumber pengetahuan: Wahyu, Akal, dan Tazkiyah (Penyucian Jiwa). Wahyu adalah sumber 

utama dan puncak kebenaran; ia menentukan orientasi dasar dan batas nilai. Namun, QS 2:185 juga 

meniscayakan peran akal melalui bayyināt: tanpa akal, penjelasan tidak dapat dipahami, dianalisis, dan 

dipertanggungjawabkan. Di samping itu, tradisi akhlak dan spiritualitas Islam menekankan adanya 

dimensi batin—yakni jiwa yang disucikan melalui tazkiyah—yang membuat seseorang mampu 

menerima petunjuk secara lebih jernih, bebas dari hawa nafsu, fanatisme, dan kepentingan diri. Dengan 

demikian, epistemologi hudā mengintegrasikan tiga pilar: wahyu sebagai sumber kebenaran, akal 

sebagai instrumen analisis dan argumentasi, tazkiyah sebagai syarat kesiapan batin untuk menerima dan 

mengamalkan kebenaran. 

Kedua, proses memperoleh hidayah. Petunjuk tidak turun pada jiwa yang pasif. Rangkaian puasa 

dan Ramadan menunjukkan bahwa hidayah menuntut kesiapan subjek: kesiapan menerima informasi 

wahyu, kesediaan menggunakan akal untuk memahami dan menimbang, komitmen moral untuk 

mengikuti kebenaran meskipun berat. Dan ketiga, sebagai syarat epistemik. Epistemologi hudā 

mensyaratkan kejujuran intelektual, kerendahan hati ilmiah, dan kebersihan hati dari fanatisme dan 

syahwat kekuasaan. Tanpa syarat-syarat ini, bayyināt bisa dipelintir dan furqān kehilangan fungsi. 

Dengan demikian, kebenaran dalam Islam bukan hanya soal struktur argumen, tetapi juga soal integritas 

subjek yang mengemban pengetahuan. 

Epistemologi hudā yang digali dari QS al-Baqarah [2]:185 dapat ditempatkan dalam dialog 

kreatif dengan teori epistemologi Islam klasik. Dialog ini penting untuk menunjukkan bahwa konsep 

hudā bukan konstruksi ad hoc, melainkan sejalan dengan arus utama pemikiran epistemologis dalam 

tradisi Islam. Salah satu asumsi utama epistemologi modern adalah klaim netralitas pengetahuan, yakni 

anggapan bahwa fakta dapat dipisahkan sepenuhnya dari nilai. QS 2:185, melalui konsep hudā–

bayyināt–furqān, menantang asumsi ini. Hudā menegaskan bahwa setiap proses mengetahui selalu 

memiliki orientasi nilai; bayyināt menuntut rasionalitas yang transparan dan dapat diuji; sementara 

furqān menolak pemisahan total antara kebenaran faktual dan tanggung jawab moral. 

Dalam perspektif ini, epistemologi hudā beririsan dengan kritik epistemologi kontemporer yang 

menunjukkan bahwa produksi pengetahuan selalu berada dalam konteks sosial dan kepentingan 

tertentu. Namun, berbeda dari relativisme post-truth, epistemologi Qur’ani tidak berhenti pada kritik, 

melainkan menawarkan orientasi transenden sebagai penentu akhir kebenaran. Dengan demikian, hudā 

berfungsi sebagai koreksi atas relativisme tanpa jatuh pada dogmatisme anti-rasio. 

Berdasarkan analisis pada bagian sebelumnya, epistemologi hudā dalam QS al-Baqarah [2]:185 

tidak berhenti pada kritik terhadap klaim netralitas pengetahuan modern, tetapi juga menawarkan 

kerangka sintesis yang bersifat konstruktif. Trilogi hudā–bayyināt–furqān menempatkan wahyu sebagai 

orientasi nilai, akal sebagai instrumen argumentatif, dan realitas empiris sebagai medan verifikasi yang 

harus ditimbang secara etis. Kerangka ini memungkinkan dialog yang produktif antara epistemologi 

Qur’ani dan tradisi keilmuan, baik klasik maupun modern, tanpa jatuh pada relativisme nilai atau 

dogmatisme anti-rasio. Dengan demikian, epistemologi hudā tidak menolak rasionalitas atau sains, 

tetapi mengintegrasikannya dalam horizon makna dan tanggung jawab moral. 

Sintesis ini membuka ruang untuk membaca kembali warisan epistemologi Islam klasik—seperti 

al-Fārābī, Ibn Rushd, dan al-Ghazālī—sebagai elaborasi historis atas prinsip-prinsip yang telah 

digariskan Al-Qur’an. Oleh karena itu, bagian berikut akan menempatkan epistemologi hudā dalam 

dialog dengan pemikiran para filsuf Muslim untuk memperjelas kedalaman dan fleksibilitasnya. 

Struktur epistemologi hudā–bayyināt–furqān yang digali dari QS al-Baqarah [2]:185 menemukan 

korespondensi konseptual dalam epistemologi filsafat Islam klasik. Dalam konteks ini, teori hirarki akal 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204) 

Anas Kholik, Muhammad Hariyadi 

 

Epistemologi Hudā dalam … 201 

 

al-Fārābī dapat dibaca sebagai elaborasi filosofis atas bagaimana hudā bekerja pada tingkat rasional 

manusia. Al-Fārābī menjelaskan bahwa akal manusia bergerak secara bertahap, dari al-‘aql al-hayūlānī 

(akal potensial) menuju al-‘aql al-mustafād (akal aktual), melalui proses iluminasi intelektual yang 

bersumber dari al-‘aql al-fa‘‘āl (al-Fārābī, Ārā’ Ahl al-Madīnah al-Fāḍilah). 

Dalam kerangka QS 2:185, hudā dapat dipahami sebagai orientasi ilahi yang mengarahkan akal 

manusia agar tidak berhenti pada potensi semata, tetapi bergerak menuju aktualisasi pengetahuan yang 

benar. Sementara itu, bayyināt berfungsi sebagai medium penjelasan rasional yang memungkinkan akal 

memahami dan memproses petunjuk tersebut secara argumentatif. Dengan demikian, teori al-Fārābī 

membantu menjelaskan bahwa petunjuk wahyu tidak bekerja secara mekanis atau irasional, melainkan 

melalui pengaktifan struktur intelektual manusia. 

Adapun fungsi furqān dalam QS 2:185 dapat dipahami sebagai kemampuan diskriminatif akal 

yang telah teraktualisasi: kemampuan untuk memilah pengetahuan yang sahih dari yang keliru. Dalam 

perspektif al-Fārābī, kemampuan ini hanya muncul ketika akal berada dalam kondisi aktual dan terarah, 

bukan ketika masih terjebak pada dominasi hawa nafsu atau kesalahan persepsi. Dengan demikian, 

epistemologi al-Fārābī memperkuat pembacaan bahwa hudā Qur’ani bekerja melalui struktur rasional 

yang terarah, bukan dengan meniadakan peran akal. 

Ibn Rushd menegaskan bahwa tidak ada pertentangan hakiki antara wahyu yang sahih dan akal 

yang lurus; konflik hanya muncul dari penafsiran yang keliru. QS 2:185 mengafirmasi posisi ini: Al-

Qur’an sebagai hudā dan bayyināt menunjukkan bahwa wahyu hadir dengan argumen, bukan sebagai 

perintah kosong. Dalam bahasa Ibn Rushd, furqān dapat dipahami sejalan dengan burhān (demonstrasi) 

yang membedakan pengetahuan yang pasti dari dugaan. Dengan demikian, epistemologi hudā 

mengukuhkan harmoni antara teks wahyu dan rasionalitas. 

Jika al-Fārābī menekankan proses aktualisasi akal, Ibn Rushd menegaskan keselarasan prinsipil 

antara wahyu dan rasionalitas. Dalam Faṣl al-Maqāl, Ibn Rushd menyatakan bahwa tidak ada 

pertentangan hakiki antara wahyu yang sahih dan akal yang lurus; konflik hanya muncul akibat 

kesalahan metode penafsiran atau kelemahan nalar manusia (Ibn Rushd, Faṣl al-Maqāl). Kerangka ini 

sejalan dengan QS 2:185 yang menyebut Al-Qur’an sebagai hudā sekaligus bayyināt. Penyebutan 

bayyināt menunjukkan bahwa petunjuk wahyu tidak hadir dalam bentuk perintah kosong, tetapi disertai 

penjelasan dan argumentasi yang dapat dipahami akal. Dalam bahasa Ibn Rushd, penjelasan ini 

berkorespondensi dengan burhān, yaitu demonstrasi rasional yang menghasilkan pengetahuan pasti. 

Lebih jauh, konsep furqān dalam QS 2:185 dapat dipahami sejalan dengan fungsi burhān dalam 

epistemologi Ibn Rushd, yakni membedakan antara pengetahuan yang demonstratif dan opini yang 

bersifat dugaan (ẓann). Dengan demikian, epistemologi hudā Qur’ani tidak bertentangan dengan 

rasionalitas filosofis, tetapi justru menyediakan orientasi normatif agar akal bekerja secara benar dan 

bertanggung jawab. Dalam konteks ini, Ibn Rushd membantu memperjelas bahwa QS 2:185 

menegaskan integrasi wahyu dan rasio sebagai dua sumber pengetahuan yang saling menguatkan. 

Dimensi lain yang tidak kalah penting dalam epistemologi hudā QS 2:185 adalah kesiapan subjek 

penerima petunjuk. Rangkaian ayat tentang puasa Ramadan menunjukkan bahwa petunjuk ilahi tidak 

hanya bergantung pada kejelasan argumentasi (bayyināt), tetapi juga pada kondisi batin manusia. Pada 

titik ini, pemikiran al-Ghazālī memberikan penjelasan epistemologis yang signifikan. Al-Ghazālī 

menegaskan bahwa ilmu tanpa tazkiyat al-nafs berpotensi melahirkan kesombongan intelektual dan 

penyimpangan kebenaran. Dalam al-Munqidh min al-Ḍalāl, ia menjelaskan bahwa hawa nafsu, ambisi 

duniawi, dan fanatisme dapat menghalangi akal dalam menangkap kebenaran secara jernih (al-Ghazālī, 

al-Munqidh min al-Ḍalāl). Perspektif ini sejalan dengan konteks QS 2:185, di mana puasa Ramadan 

berfungsi sebagai mekanisme penyucian jiwa agar manusia lebih siap menerima hudā. 

Dalam kerangka ini, furqān tidak hanya dipahami sebagai kriteria normatif eksternal, tetapi juga 

sebagai kemampuan internal yang bergantung pada kebersihan hati dan integritas moral subjek. Tanpa 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204) 

Anas Kholik, Muhammad Hariyadi 

 

Epistemologi Hudā dalam … 202 

 

tazkiyah, bayyināt dapat disalahgunakan untuk membenarkan kepentingan diri, dan furqān kehilangan 

daya etisnya. Oleh karena itu, al-Ghazālī memperkuat pemahaman bahwa epistemologi hudā Qur’ani 

mengintegrasikan wahyu, akal, dan pembinaan batin sebagai satu kesatuan yang tak terpisahkan. 

Dengan demikian, QS 2:185 tidak berhenti pada penjelasan puasa Ramadan, tetapi menawarkan 

kerangka epistemologi yang hidup untuk membenahi cara kita memahami, menyebarkan, dan 

memutuskan kebenaran di era digital. Epistemologi hudā Qur’ani menggabungkan kekuatan wahyu, 

ketajaman akal, dan kejujuran membaca realitas, sehingga layak dijadikan fondasi bagi revitalisasi ilmu 

dan peradaban Islam di tengah krisis pengetahuan kontemporer. 

 

KESIMPULAN 

Kajian terhadap QS al-Baqarah [2]:185 menunjukkan bahwa ayat ini bukan sekadar menjelaskan 

kronologi turunnya Al-Qur’an atau dasar hukum puasa Ramadan, tetapi menghadirkan sebuah struktur 

epistemologi yang sangat kokoh, sistematis, dan integratif. Melalui analisis leksikal terhadap akar kata 

h-d-y, ditemukan bahwa istilah hudā dalam ayat ini mengandung tiga dimensi utama: orientasi nilai 

(dalālah), penjelasan argumentatif (bayān), dan kemampuan diskriminatif dalam membedakan 

kebenaran dari kesalahan (tamyīz). Ketiga dimensi ini membentuk apa yang dapat disebut sebagai 

trilogi epistemik Qur’ani: hudā–bayyināt–furqān, yakni orientasi, argumentasi, dan verifikasi. 

Temuan tersebut diperkuat melalui pembacaan munāsabah yang menunjukkan bahwa QS 2:185 

memiliki hubungan erat dengan rangkaian ayat 183–187 tentang puasa. Puasa dipahami bukan hanya 

sebagai ritual spiritual, tetapi sebagai ruang pedagogi epistemik yang memurnikan batin dan 

menyiapkan manusia menerima hudā secara jernih. Walaupun konteks ayat adalah ibadah Ramadan, 

inti pesan ayat menekankan fungsi epistemologis Al-Qur’an untuk mengarahkan, menerangi, dan 

mengoreksi cara manusia berpikir. Dengan demikian, QS 2:185 menampilkan salah satu pernyataan 

paling eksplisit tentang status Al-Qur’an sebagai fondasi pengetahuan. 

Melalui tafsir muqāran terhadap al-Ṭabarī, al-Rāzī, Ibn Kathīr, dan M. Quraish Shihab, penelitian 

ini menemukan bahwa hudā mencakup pendekatan multi-dimensi yang saling melengkapi. Al-Ṭabarī 

menekankan aspek normatif-syar‘i; al-Rāzī menonjolkan aspek rasional-argumentatif; Ibn Kathīr 

menekankan tauhid dan moralitas; sementara Quraish Shihab mengintegrasikan fungsi-fungsi sosial dan 

komunikasi Al-Qur’an untuk kehidupan modern. Dari perbandingan ini dapat disimpulkan bahwa hudā 

tidak dapat direduksi menjadi petunjuk ritual atau moral semata, tetapi merupakan kerangka epistemik 

yang menempatkan wahyu sebagai orientasi nilai, akal sebagai instrumen analisis, dan realitas empiris 

sebagai arena verifikasi. 

Sintesis dari keseluruhan temuan menunjukkan bahwa QS 2:185 menyediakan struktur 

epistemologi Islam yang dapat dioperasionalkan dalam tiga tahap: pertama, hudā berfungsi memberi 

arah dan landasan normatif; kedua, bayyināt menyediakan kejelasan konseptual dan argumentasi; 

ketiga, furqān memberikan mekanisme evaluasi dan penilaian kebenaran. Kerangka tiga tahap ini sesuai 

dengan struktur metode ilmiah modern (orientasi–eksplanasi–verifikasi), tetapi tetap berakar pada 

tauhid sebagai fondasi ontologis. Dengan demikian, QS 2:185 menawarkan paradigma epistemologi 

yang tidak hanya kompatibel dengan akal dan observasi, tetapi justru menstrukturkan keduanya dalam 

kerangka nilai ilahi. 

Dalam konteks krisis epistemik era post-truth—ketika batas antara fakta dan opini kabur, otoritas 

keilmuan melemah, dan informasi yang salah beredar tanpa kendali—epistemologi hudā memiliki 

relevansi yang sangat kuat. Hudā memberikan orientasi moral terhadap kebenaran; bayyināt 

menyediakan model argumentasi yang berbasis bukti dan kejelasan; sementara furqān menjadi 

mekanisme verifikasi untuk menolak manipulasi, bias, dan hoaks. Dengan paradigma ini, Al-Qur’an 

bukan hanya kitab petunjuk spiritual, tetapi juga fondasi bagi etika informasi, literasi digital, pendidikan 

karakter, dan perumusan kebijakan publik yang adil di era kecerdasan buatan dan big data. Secara 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204) 

Anas Kholik, Muhammad Hariyadi 

 

Epistemologi Hudā dalam … 203 

 

keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa QS 2:185 adalah salah satu ayat kunci dalam 

merumuskan epistemologi Islam yang komprehensif, integratif, dan relevan, serta mampu menjawab 

tantangan zaman dengan tetap berpegang pada prinsip wahyu, rasionalitas, dan kemaslahatan universal. 

Ayat ini layak diposisikan sebagai fondasi teoretis bagi pengembangan ilmu pengetahuan, etika 

intelektual, dan peradaban Qur’ani pada abad ke-21. 

Penelitian lanjutan dapat diarahkan pada beberapa hal: (1) kajian komparatif antara epistemologi 

hudā dalam QS 2:185 dengan ayat-ayat lain yang memuat istilah hudā, bayyināt, dan furqān untuk 

memperkaya pemetaan strukturalnya; (2) elaborasi lebih jauh dialog antara epistemologi hudā dan teori-

teori epistemologi kontemporer—baik analitik maupun kritis—dalam filsafat Barat; serta (3) 

pengembangan model operasional epistemologi hudā dalam bidang-bidang spesifik seperti policy 

making, kurikulum pendidikan, dan desain etika digital. Dengan demikian, epistemologi hudā tidak 

berhenti pada tataran konseptual, tetapi dapat diimplementasikan secara konkret dalam praksis keilmuan 

dan sosial umat Islam. Dengan demikian, QS 2:185 bukan hanya menjadi dasar hukum puasa, tetapi 

juga menjadi model epistemologi Qur’ani yang dapat diadaptasi sebagai kerangka berpikir, bertindak, 

dan memutuskan kebenaran secara bertanggung jawab di tengah dinamika peradaban modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Farmawī, ‘Abd al-Ḥayy. Al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mawḍū‘ī. Kairo: al-Ḥaḍārah al-‘Arabiyyah, 

1977. 

Al-Fārābī, Abū Naṣr. Ārā’ Ahl al-Madīnah al-Fāḍilah. Beirut: Dār al-Mashriq, 1993. 

Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. Al-Munqidh min al-Ḍalāl. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2000. 

Al-Qur’ān al-Karīm. 

Al-Qurṭubī, Abū ‘Abdullāh. Al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1967. 

Al-Rāzī, Fakhr al-Dīn. Mafātīḥ al-Ghayb. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1999. 

Al-Shāṭibī, Abū Isḥāq. Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah. Kairo: Dār al-Ḥadīth, 2004. 

Al-Ṭabarī, Ibn Jarīr. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Fikr, 2001. 

Berger, Peter L., dan Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality. New York: Anchor 

Books, 1966. 

Creswell, John W. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches. 

Thousand Oaks: Sage Publications, 2014. 

Fuller, Steve. Post-Truth: Knowledge as a Power Game. London: Anthem Press, 2018. 

Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method. London: Continuum, 2004. 

Ibn Kathīr, Ismā‘īl. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Kairo: Dār Ṭayyibah li al-Nashr wa al-Tawzī‘, 2000. 

Ibn Rushd (Averroes). Faṣl al-Maqāl fīmā bayna al-Ḥikmah wa al-Sharī‘ah min al-Ittiṣāl. Beirut: Dār 

al-Ma‘rifah, 1986. 

Izutsu, Toshihiko. Ethico-Religious Concepts in the Qur’an. Montreal: McGill University Press, 2002. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. “Indeks Kerukunan Umat Beragama 2024 Naik Jadi 76,47.” 

20 Mei 2024. 

https://kemenag.go.id/nasional/indeks-kerukunan-umat-beragama-2024-naik-jadi-76-47 

(diakses 30 Desember 2025). 

https://kemenag.go.id/nasional/indeks-kerukunan-umat-beragama-2024-naik-jadi-76-47


At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204) 

Anas Kholik, Muhammad Hariyadi 

 

Epistemologi Hudā dalam … 204 

 

Keyes, Ralph. The Post-Truth Era: Dishonesty and Deception in Contemporary Life. New York: St. 

Martin’s Press, 2019. 

Kuhn, Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of Chicago Press, 2012. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2018. 

Nasr, Seyyed Hossein. Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard University Press, 1968. 

Umar, Nasharuddin. Nalar Ayat-Ayat Semesta: Tafsir Maudhū‘ī atas Ayat-Ayat Kosmos. Jakarta: Elex 

Media Komputindo, 2019. 

Umar, Nasharuddin. Tafsir Maqāṣidī: Menyelami Kedalaman Pesan Al-Qur’an. Jakarta: PTIQ Press, 

2021. 

Pariser, Eli. The Filter Bubble: What the Internet Is Hiding from You. New York: Penguin Press, 2011. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: 

University of Chicago Press, 1982. 

Riḍā, Muḥammad Rashīd. Tafsīr al-Manār. Kairo: Dār al-Manār, 1947. 

SETARA Institute. “Kondisi Kebebasan Beragama/Berkeyakinan di Indonesia Tahun 2024.” 25 Mei 

2024. 

https://setara-institute.org/kondisi-kebebasan-beragamaberkeyakinan-kbb-2024 (diakses 30 

Desember 2025). 

Shihab, M. Quraish. Tafsīr al-Mishbāḥ. Jakarta: Lentera Hati, 2005. 

Sunstein, Cass R. #Republic: Divided Democracy in the Age of Social Media. Princeton: Princeton 

University Press, 2017. 

Syamsuddin, Sahiron. Hermeneutika dan Pengembangan Ulūmul Qur’an. Yogyakarta: LKiS, 2017. 

Zuboff, Shoshana. The Age of Surveillance Capitalism. New York: PublicAffairs, 2019. 

 

 

 

https://setara-institute.org/kondisi-kebebasan-beragamaberkeyakinan-kbb-2024

