Institut
Daarul Qur'an

At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies ﬁ ) &

6 (2), (2025) 191-204 AT-TAISIR

Journal of Indonesian Tafsir Studics

Submitted: Oktober 2025, Accepted: Desember 2025, Published: Desember 2025

Epistemologi Huda dalam QS 2:185: Analisis Leksikal, Tafsir Klasik, dan Relevansi
Kontemporer

Anas Kholik!, Muhammad Hariyadi?
2Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia
Email: anas.khalik@gmai.com

Abstrak
Penelitian ini bertujuan menelaah makna suda dalam QS al-Baqarah [2]:185 sebagai fondasi epistemologi
Qur’ani yang membimbing manusia dalam memahami, menimbang, dan memverifikasi kebenaran. Kajian
yang ada selama ini lebih banyak membahas huda dalam kerangka teologis atau melalui pendekatan tematik
yang luas, sehingga ayat-ayat kunci yang menjelaskan struktur epistemik petunjuk Qur’an kurang mendapatkan
perhatian ilmiah secara mendalam. Untuk mengisi kekosongan tersebut, penelitian ini menggunakan
pendekatan tafsir mawdii T dengan tiga tahap utama. Pertama, dilakukan analisis leksikal terhadap akar kata /-
d-y untuk memetakan jangkauan semantik huda, mencakup makna dasar, derivasi, serta penggunaannya dalam
berbagai konteks Qur’ani. Kedua, QS 2:185 dibaca secara komprehensif melalui metode tafsir muqaran dengan
menelaah penafsiran al-Tabari, Fakhr al-Din al-Razi, Ibn Kathir, dan M. Quraish Shihab guna menyingkap titik
temu dan perbedaan pendekatan dalam memahami konsep Auda. Ketiga, dilakukan sintesis epistemologis yang
menghubungkan struktur petunjuk Qur’ani dengan tantangan kontemporer, khususnya fenomena post-truth,
banjir informasi, disinformasi digital, serta bias algoritmik yang memengaruhi proses pembentukan
pengetahuan masyarakat modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa huda dalam QS 2:185 memuat tiga
dimensi epistemik: (1) dalalah, yakni bimbingan yang menjelaskan arah dan orientasi kebenaran; (2) bayan,
yaitu penjelasan yang memperluas cakupan makna dan hukum; dan (3) tamyiz, yaitu kemampuan membedakan
benar dan salah melalui sinergi wahyu, akal, dan realitas empiris. Penelitian ini menyimpulkan bahwa Auda
tidak hanya bernilai spiritual, tetapi juga menawarkan kerangka epistemologi Qur’ani yang relevan untuk
memperkuat etika ilmu dan verifikasi informasi di era digital.

Kata Kunci: Epistemologi Huda, QS al-Bagarah [2]:185, Tafsir Mugaran, Semantik Qur’an.

Abstract

This study aims to examine the meaning of huda in Qur’an 2:185 as the epistemological foundation through
which the Qur’an guides human beings in understanding, evaluating, and verifying truth. Previous research
has generally discussed huda within theological or broad thematic frameworks, resulting in limited exegetical
attention to key verses that articulate the epistemic structure of Qur’anic guidance. To address this gap, this
study applies a thematic exegesis (tafsir mawdii‘t) approach consisting of three main stages. First, a lexical
analysis of the root h-d-y is conducted to map its Qur’anic semantic field, including its core meaning,
morphological derivations, and contextual usage across the Qur’an. Second, Qur’an 2:185 is examined
through comparative exegesis (tafsir mugdaran), incorporating the interpretations of al-Tabari, Fakhr al-Din
al-Razi, Ibn Kathir, and M. Quraish Shihab to identify both convergences and divergences in their
understanding of huda. Third, an epistemological synthesis is developed to relate the structural concept of
Qur’anic guidance to contemporary challenges, particularly the rise of post-truth discourse, information
overload, digital misinformation, and algorithmic bias that increasingly shape modern epistemic environments.
The findings indicate that huda in Qur’an 2:185 encompasses three interconnected epistemic dimensions. (1)
dalalah, the directional guidance that orients human cognition toward truth; (2) bayan, the explanatory
dimension that clarifies legal, ethical, and theological principles; and (3) tamyiz, the faculty of discerning truth
from falsehood through a synergy of revelation, reason, and empirical reality. This study concludes that huda
is not merely spiritual guidance but a coherent Qur’anic epistemology relevant for strengthening scientific
ethics, knowledge verification, and intellectual integrity in the digital age.

Keywords: The Epistemology of Huda, Qur’an 2:185, Comparative Tafsir, Qur’anic Semantics

Copyright ©2025, AT-TAISIR, ISSN 2775 — 0175 (Print), ISSN 2775 — 3239 (Online)


mailto:anas.khalik@gmai.com

At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204)
Anas Kholik, Muhammad Hariyadi

PENDAHULUAN

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi pada era digital telah membawa berbagai
kemajuan signifikan bagi kehidupan manusia, mulai dari efisiensi komunikasi, akses informasi yang
semakin demokratis, hingga inovasi di bidang kesehatan dan ekonomi. Namun, di balik kemajuan
tersebut tersimpan krisis epistemik yang semakin kompleks dan multidimensional. Fenomena post-truth
tidak lagi sekadar wacana, tetapi telah menjadi kondisi sosio-kultural yang menggerakkan mekanisme
produksi dan distribusi pengetahuan kontemporer. Dalam ekosistem ini, batas antara fakta dan opini
menjadi kabur; kebenaran tidak lagi ditentukan oleh validitas bukti dan koherensi logika, melainkan
oleh narasi yang paling sering diulang dan paling kuat memengaruhi emosi serta identitas kolektif
publik. Di media sosial dan platform digital, banjir disinformasi dan misinformasi tidak hanya
menciptakan fragmentasi pengetahuan, tetapi juga melumpuhkan kapasitas masyarakat dalam
membedakan antara yang valid dan yang manipulatif. Polarisasi sosial meningkat secara eksponensial,
kohesi masyarakat melemah, dan yang lebih mengkhawatirkan adalah erosi kepercayaan terhadap
otoritas keilmuan maupun keagamaan. Dalam ranah wacana keislaman, gejala serupa tampak pada
tafsir, fatwa, dan klaim “maqasid” yang kerap bersifat pragmatis, bias ideologis, atau bahkan terjebak
dalam kepentingan politik sesaat. Sebagaimana dikritik Keyes, dalam kondisi post-truth klaim-klaim
kebenaran sering kali didorong oleh agenda partisan dan confirmation bias, bukan oleh pencarian
kebenaran yang tulus dan metodis (Keyes 2019: 44).

Krisis epistemik ini bukan sekadar persoalan teoretis-filosofis yang diperdebatkan di menara
gading, melainkan problem sosial yang nyata dan memiliki dampak material terhadap tatanan
kehidupan bersama. Data empiris di Indonesia menunjukkan arah yang mengkhawatirkan dan dapat
diukur. Laporan resmi SETARA Institute (2024) mencatat 260 peristiwa dan 402 tindakan pelanggaran
kebebasan beragama/berkeyakinan, yang mencerminkan peningkatan sekitar dua puluh persen
dibandingkan tahun sebelumnya. Sebagian besar pelanggaran ini dilakukan oleh aktor negara maupun
kelompok intoleran, dengan modus penutupan rumah ibadah dan pembatasan kegiatan keagamaan yang
legal. Sementara itu, Indeks Kerukunan Umat Beragama (KUB) tahun 2024 yang dirilis Kementerian
Agama RI hanya mengalami kenaikan yang sangat tipis, dari 76,02 (2023) menjadi 76,47. Angka ini
menunjukkan bahwa harmoni sosial di Indonesia bersifat rapuh dan rentan terkoyak oleh provokasi
keagamaan yang bersumber dari disinformasi dan narasi sektarian (Kementerian Agama RI 2024).
Data-data ini bukan sekadar statistik, tetapi indikator bahwa krisis epistemik—ketidakmampuan kolektif
untuk menyepakati apa yang benar dan sahih—telah berdampak langsung pada keutuhan sosial, hak-hak
sipil, dan stabilitas moral masyarakat. Kondisi ini menunjukkan bahwa problem epistemik tidak hanya
bersifat sosial, tetapi juga terkait cara umat memahami dan memaknai petunjuk kebenaran, termasuk
huda dalam Al-Qur’an.

Dalam sejarah pemikiran Barat, proyek epistemologi modern berkembang melalui berbagai fase
penting yang bertujuan memastikan keandalan, objektivitas, dan validitas pengetahuan. Francis Bacon
melalui Novum Organum menolak metode skolastik dan menekankan pentingnya observasi empiris,
eksperimen yang terkontrol, dan penalaran induktif sebagai dasar kelahiran sains modern (Bacon 2000:
55). René Descartes, merespons krisis otoritas tradisional, memperkenalkan keraguan metodis
(methodic doubt) sebagai pisau bedah untuk mengikis segala keyakinan yang tidak pasti, hingga sampai
pada cogito ergo sum sebagai fondasi pengetahuan yang tak terbantahkan (Descartes 1996: 14).
Immanuel Kant kemudian melakukan sintesis antara rasionalisme dan empirisme melalui kerangka a
priori yang membentuk cara pikiran memahami realitas; pengetahuan, baginya, adalah hasil sintesis
antara materi yang diberikan indera dan bentuk yang diberikan akal (Kant 2007: 86). Pada era
kontemporer, Thomas Kuhn menjelaskan bahwa ilmu tidak berkembang secara linear dan kumulatif,

Epistemologi Huda dalam ... 192



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204)
Anas Kholik, Muhammad Hariyadi

melainkan melalui pergantian paradigma (paradigm shifts) yang dipengaruhi kondisi sosial, politik, dan
konsensus komunitas ilmuwan (Kuhn 2012: 92). Seluruh upaya ini menunjukkan kesadaran bersama
bahwa pencarian kebenaran membutuhkan kerangka epistemik yang kuat, teruji, dan reflektif.

Akan tetapi, dalam tradisi pemikiran Islam, epistemologi tidak pernah bertumpu semata-mata
pada rasio dan indera, melainkan berakar pada wahyu yang memandu dan mengarahkan seluruh struktur
pengetahuan. Al-Qur’an, dalam perspektif ini, bukan hanya kitab hukum (shari ‘ah) atau pedoman moral
(akhlaq), tetapi lebih mendasar lagi, ia adalah fondasi epistemologi yang menuntun manusia untuk
berpikir (tafakkur), merenung (fadabbur), mengamati secara empiris (al-basar), dan memverifikasi
informasi (tabayyun). Konsep hudd (petunjuk) merupakan pilar utama dan poros sentral dari
epistemologi Qur’ani. Huda bukan konsep pasif yang bersifat dogmatis, melainkan prinsip dinamis
yang mengintegrasikan wahyu sebagai sumber kebenaran transenden, akal sebagai alat analisis kritis,
dan pengalaman empiris sebagai basis verifikasi, sehingga membentuk struktur pengetahuan yang
koheren, holistik, dan dapat dipertanggungjawabkan. Nasharuddin Umar menegaskan bahwa wahyu
dalam Islam bukan hanya memuat nilai-nilai etis dan hukum, tetapi juga merupakan kerangka
epistemologis yang membimbing umat manusia dalam menemukan dan menalar kebenaran secara
rasional, sistematis, dan beretika (Umar 2019: 73). Seyyed Hossein Nasr secara tajam mengkritik sains
modern yang terlepas dari pancaran wahyu, karena keterputusan ini menyebabkan ilmu pengetahuan
kehilangan akar spiritual dan orientasi terhadap kebenaran yang transenden, sehingga tereduksi menjadi
sekadar instrumen teknis-utilitarian (Nasr 1968: 17).

Di tengah konteks inilah QS al-Bagarah [2]:185 menjadi sangat signifikan. Ayat ini secara
eksplisit menyatakan bahwa Al-Qur’an diturunkan sebagai Auda [li-I-nas (petunjuk bagi manusia),
sekaligus bayyinat dan furgan. Tiga konsep ini membentuk trilogi epistemologi Qur’ani yang saling
melengkapi: huda berfungsi sebagai dalalah (penunjukan arah dan orientasi kognitif), bayyinat
berfungsi sebagai bayan (penjelasan yang terang dan argumentatif), dan furqan berfungsi sebagai
tamyiz (pembedaan antara kebenaran dan kesesatan, antara yang sahih dan yang batil). Dengan
demikian, QS 2:185 tidak hanya memotret fungsi Al-Qur’an secara teologis, tetapi juga menyajikan
secara eksplisit struktur epistemologi petunjuk yang ditawarkannya.

Meski memiliki posisi yang strategis, kajian akademik tentang Auda dalam QS 2:185 masih
relatif terbatas dan sering kali bersifat periferal. Dengan demikian, terdapat celah penelitian (research
gap) pada aspek epistemologis huda dalam QS 2:185, karena sebagian besar kajian menjadikan ayat ini
sebagai latar fikih puasa, bukan sebagai basis epistemologi. Banyak penelitian menjadikan ayat ini
sekadar pengantar untuk membahas fikih puasa atau sejarah turunnya Al-Qur’an, sehingga dimensi
epistemologis Auda—yang sesungguhnya menjadi jantung ayat—kurang tergarap. Di sisi lain,
penelitian tematik tentang hudd@ oleh al-Farmawil dan yang lain memang memberikan fondasi
metodologis berharga bagi tafsir mawdii 7, namun belum mengaitkannya secara spesifik dan mendalam
dengan QS 2:185 sebagai unit analisis. Akibatnya, belum ada konstruksi epistemologi Auda yang
bertumpu pada pembacaan lughawi ayat, kajian munasabah, dan perbandingan penafsiran mufasir klasik
dan modern. Berdasarkan uraian di atas, penelitian ini menjawab pertanyaan Bagaimana medan makna
huda dalam QS 2:185 berdasarkan kajian lughawi?, Bagaimana penafsiran QS 2:185 dipahami oleh al-
Tabari, al-Razi, Ibn Kathir dan Quraish Shihab?, dan Bagaimana konstruksi epistemologi huda dapat
dirumuskan untuk merespons krisis epistemik era digital?

Sejumlah kajian terdahulu telah membahas tema huda, baik melalui analisis tematik maupun
penafsiran klasik. Al-Farmawt meletakkan fondasi metodologis tafsir tematik, sementara al-TabarT, al-
Razi, Ibn Kathir, dan Quraish Shihab memberikan ragam penekanan dalam memahami fungsi huda.
Namun, kajian-kajian ini belum secara khusus mengkaji QS 2:185 sebagai unit epistemologis yang
utuh. Tradisi tafsir sebenarnya menyediakan khazanah penafsiran yang kaya dan variatif. Al-Tabart
dalam Jami‘ al-Bayan memaknai hudd pada ayat ini sebagai petunjuk yang menyeluruh dan

Epistemologi Huda dalam ... 193



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204)
Anas Kholik, Muhammad Hariyadi

komprehensif, mencakup akidah, syariat, dan akhlak (Tabart 2001: 224). Fakhr al-Din al-Razi dalam
Mafatih al-Ghayb melihat huda melalui lensa rasional-kalam, menekankan keterkaitannya dengan dalil
dan argumentasi logis (Razt 1999: 110). Ibn Kathir menegaskan hubungan fungsional Auda dengan
tegaknya tauhid dan penjelasan rinci mengenai perintah—larangan syar‘i (Ibn Kathir 2000: 522).
Sementara itu, M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah menggarisbawahi relevansi praktis huda
bagi pembentukan etika sosial dan peradaban modern yang menghargai kemajemukan (Shihab 2005:
517). Perbedaan penekanan di antara para mufasir ini membuka ruang bagi kajian tafsir mugaran untuk
menyusun sintesis epistemik yang lebih utuh.

Dalam konteks kontemporer, relevansi epistemologi hudd yang berangkat dari QS 2:185
menjadi semakin mendesak. Krisis otoritas keilmuan—di mana pakar kerap dicurigai sementara opini
tanpa dasar diikuti; bias algoritmik yang mengurung individu dalam echo chamber; serta polarisasi
sosial yang merusak percakapan publik—semuanya menuntut kerangka pengetahuan yang andal dan
bernorma. Trilogi huda—bayyinat—furgan dalam QS 2:185 menyediakan “protokol epistemik” Qur’ani
yang dapat dioperasionalkan untuk menilai informasi, menimbang argumen, menyusun kebijakan, dan
membingkai etika digital. Dengan kata lain, konsep Auda mengembalikan otoritas kebenaran kepada
sumbernya yang transenden (wahyu), sekaligus memuliakan instrumen kemanusiaannya (rasio dan
observasi jujur).

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini memiliki tiga tujuan utama. Pertama, menganalisis
medan makna kata Auda melalui kajian leksikal terhadap akar kata /#-d-y dalam Al-Qur’an dengan fokus
pada QS 2:185. Kedua, mengkaji penafsiran QS 2:185 secara komparatif dengan merujuk pada tafsir al-
Tabari, Fakhr al-Din al-Razi, Ibn Kathir, dan M. Quraish Shihab. Ketiga, menyusun sintesis
epistemologi huda Qur’ani yang bertumpu pada ayat tersebut dan menunjukkan relevansinya bagi
problem epistemik era digital. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
signifikan bagi penguatan studi tafsir Al-Qur’an sekaligus menawarkan kerangka epistemologi Qur’ani
yang hidup dan responsif terhadap dinamika zaman. Untuk mencapai tujuan tersebut, penelitian ini
menggunakan pendekatan tafsir mawdii‘T melalui analisis leksikal, komparasi tafsir klasik—modern, dan
sintesis epistemik yang akan dijelaskan pada bagian metode.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif—kepustakaan (library research) dengan fokus
pada analisis tekstual QS al-Baqarah [2]:185 beserta literatur tafsir klasik dan kontemporer. Penelitian
kepustakaan dipilih karena objek yang dikaji—yakni konsep epistemologis suda—menuntut penggalian
makna melalui teks, bukan observasi lapangan. Pendekatan ini sejalan dengan paradigma hermeneutika
kontekstual yang menekankan pemahaman teks melalui dialog antara horizon sejarah, bahasa, dan
posisi penafsir (Gadamer, Truth and Method, 1989 : 269). Selain itu, metode ini memungkinkan peneliti
membangun interpretasi yang tidak hanya deskriptif, tetapi juga reflektif dan analitis, sesuai kebutuhan
kajian epistemologi Qur’ani. Dengan demikian, penelitian ini tidak mengulang studi-studi sebelumnya
yang bersifat tematik luas, karena QS 2:185 diposisikan sebagai locus epistemologis utama. Secara
operasional, langkah analisis penelitian ini mengikuti alur: identifikasi konsep huda, kategorisasi makna
leksikal dan tematik, analisis epistemologis berdasarkan tafsir muqaran, dan sintesis model epistemologi
Qur’ani. Adapun sumber primer penelitian ini mencakup mushaf Al-Qur’an, Jami‘ al-Bayan, Mafatih
al-Ghayb, Tafsir Ibn Kathir, dan Tafsir al-Mishbah. Sumber sekunder mencakup literatur epistemologi
Islam dan linguistik Qur’ani.

Adapun langkah sistematis riset ini adalah perfama, menerapkan metode tafsir mawdii 7 untuk
menyusun pemahaman komprehensif mengenai hudda, bayyinat, dan furqan dalam QS 2:185. Kerangka
metodologis merujuk pada al-Farmawi yang menjelaskan langkah-langkah mawdii 7: identifikasi tema,
pengumpulan ayat terkait, analisis korelasi, dan penyusunan sintesis (al-Farmaw1, al-Bidayah fi al-

Epistemologi Huda dalam ... 194



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204)
Anas Kholik, Muhammad Hariyadi

Tafsir al-Mawdii ‘T, 1997 : 52). Penelitian ini tidak sekadar mengumpulkan ayat-ayat Auda, tetapi secara
intensif menafsirkan QS 2:185 sebagai ayat kunci yang memuat struktur epistemologi Qur’ani.

Kedua, menerapkan analisis lughawi dan semantik bidang makna pada konsep huda. Kajian
dilakukan dengan merujuk pada Lisan al-‘Arab, al-Mu jam al-Mufahras, serta kerangka semantik
Qur’ani ala Toshihiko Izutsu (Izutsu, God and Man in the Qur’an, 2002 : 14). Metode ini mencakup:
kajian akar kata (s 2 » (h-d-y) dan seluruh derivasinya, penentuan core meaning dan makna kontekstual,
pemetaan oposisi semantis seperti dalal dan ghayy, analisis hubungan makna huda dengan bayyinat dan
furqan dalam QS 2:185. Analisis semantik diperlukan untuk memastikan bahwa makna Auda dipahami
dalam jaringan konseptual Qur’ani, bukan sebagai konstruksi eksternal dari teori filsafat.

Metode Tafsir Muqaran (Komparatif)

Ketiga, menerapkan metode tafsir mugaran untuk membandingkan penafsiran empat mufasir
representatif, seperti al-Tabart (al-Tabar1, Jami‘ al-Bayan, 2001 : 224), Fakhr al-Din al-Razi (al-Razi,
Mafatth al-Ghayb, 1999 : 110), Ibn Kathir (Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, 2000 : 522), Quraish
(Shihab, Tafsir al-Mishbah, 2005 : 517) untuk membandingkan makna, menelaah perbedaan
metodologi, epistemologi, dan latar intelektual masing-masing mufasir. Analisis ini memperlihatkan
bagaimana satu ayat dapat menghadirkan spektrum makna yang kaya.

Keempat, menelaah munasabah QS 2:185 dengan ayat-ayat sebelumnya yang membahas
Ramadan dan turunnya wahyu. Konsep munasabah merujuk pada teori hubungan ayat yang dijelaskan
al-Zarkash1 (al-Zarkashi, al-Burhan fi ‘Ulim al-Qur’an, 1988 : 150). Analisis ini memastikan bahwa
trilogi huda—bayyinat—furqan tidak dipahami secara terlepas dari struktur Surah al-Baqarah. Konteks ini
memberi kedalaman hermeneutis yang memperjelas fungsi epistemologis petunjuk ilahi.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Analisis Leksikal Huda dalam QS al-Baqarah [2]:185

O g iiaddl 520 (K g b 0By (sl 13 oy Wl b BT a8 5t ol Blasy 35
18 G (e 0 153505 S 1l 2 140 B By 1 0 B g T ot 0 b e 1 5
< )} ° < QJ@///

& 0933 (Sl

“(Beberapa hari yang ditentukan itu adalah) bulan Ramadan, bulan yang di dalamnya diturunkan
(permulaan) Al-Qur'an sebagai petunjuk bagi manusia dan penjelasan-penjelasan mengenai petunjuk
itu serta pembeda (antara yang benar dan yang batil). Karena itu, barang siapa di antara kamu hadir
di bulan itu, maka berpuasalah. Barang siapa sakit atau dalam perjalanan (lalu ia berbuka), maka
(wajib menggantinya), sebanyak hari yang ditinggalkannya itu pada hari-hari yang lain. Allah
menghendaki kemudahan bagimu dan tidak menghendaki kesukaran bagimu. Hendaklah kamu
mencukupkan bilangannya dan mengagungkan Allah atas petunjuk-Nya yang diberikan kepadamu
supaya kamu bersyukur.”

QS al-Bagarah [2]:185 secara eksplisit menempatkan Al-Qur’an sebagai huda li-I-nas, disertai
dua kualifikasi penting, yakni bayyinat min al-hudd dan al-furgan. Secara leksikal, istilah Auda berasal
dari akar kata ¢s 2 s (h-d-y) yang dalam bahasa Arab klasik bermakna dalalah ila al-tarig (menunjukkan
jalan) dan al-irshad ila al-ghayah (mengarahkan menuju tujuan) (Ibn Manziir, Lisan al- ‘Arab, entri h-d-
y). Makna dasar ini menunjukkan bahwa huda bukan sekadar informasi, tetapi petunjuk yang bersifat
orientatif dan teleologis.

Epistemologi Huda dalam ... 195



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204)
Anas Kholik, Muhammad Hariyadi

Dalam Al-Qur’an, derivasi akar kata h-d-y digunakan dalam spektrum makna yang luas, mulai
dari petunjuk kosmik dan instingtif hingga petunjuk normatif melalui wahyu. Al-TabarT menjelaskan
bahwa huda dalam konteks Al-Qur’an merujuk pada petunjuk menyeluruh yang mencakup akidah,
hukum, dan akhlak, sehingga manusia mengetahui apa yang benar dan apa yang salah dalam seluruh
aspek kehidupan (al-Tabari, 2001: 224). Dengan demikian, Auda tidak bersifat parsial, melainkan
mencakup struktur nilai dan pengetahuan secara komprehensif.

QS al-Baqgarah [2]:185 menampilkan kekhasan dibanding ayat-ayat lain yang menggunakan
istilah huda. Jika QS al-Bagarah [2]:2 menyebut huda li-I-muttagin, maka QS 2:185 menggunakan frasa
huda li-I-nds, yang menunjukkan cakupan universal. Namun, universalitas ini tidak berarti relativisme
epistemik, sebab ayat tersebut langsung disertai dengan bayyinat dan furqan. Dalam perspektif semantik
Qur’ani, struktur ini menunjukkan bahwa petunjuk bersifat terbuka bagi semua manusia, tetapi
efektivitasnya menuntut kemampuan memahami penjelasan dan membedakan kebenaran dari kebatilan
(Izutsu, 2002: 14).

Dari sudut oposisi makna, huda dalam Al-Qur’an senantiasa berhadapan dengan konsep dalal dan
ghayy. Relasi oposisi ini menegaskan bahwa huda tidak netral secara nilai, melainkan selalu berada
dalam horizon kebenaran yang menuntut pilihan epistemik dan etis (Izutsu, 2002: 14). Oleh karena itu,
hudd dalam QS 2:185 dapat dipahami sebagai fondasi epistemologis yang mengarahkan cara manusia
mengetahui, menimbang, dan mengambil keputusan.

B. Konteks dan Munasabah QS al-Baqarah [2]:185

Secara struktural, QS al-Baqgarah [2]:183—187 membentuk satu kesatuan tematik yang membahas
puasa Ramadan beserta tujuan-tujuan normatifnya. Dalam kerangka munasabah, al-Zarkashi
menjelaskan bahwa rangkaian ayat hukum dalam Al-Qur’an sering kali tidak berhenti pada penetapan
kewajiban praktis, tetapi diarahkan kepada prinsip-prinsip dasar yang melandasi hukum tersebut (al-
Zarkashi, 1988: 150). Dalam konteks ini, QS 2:185 berfungsi sebagai poros teologis sekaligus
epistemologis dari keseluruhan ayat puasa.

Penempatan QS 2:185 di tengah pembahasan puasa menunjukkan bahwa Ramadan tidak hanya
dipahami sebagai ritual tahunan, tetapi sebagai momentum pedagogis untuk internalisasi Auda. Ibn
Kathir menegaskan bahwa puasa melatih pengendalian diri dan ketaatan, sehingga manusia berada
dalam kondisi batin yang lebih siap menerima petunjuk Al-Qur’an secara benar (Ibn Kathir, 2000: 522).
Dengan demikian, puasa berfungsi sebagai sarana pembentukan kesiapan epistemik, bukan sekadar
kewajiban fisik.

Dimensi epistemik ini juga diperkuat oleh hadis-hadis tentang Ramadan yang menyebutkan
dibelenggunya setan dan dibukanya pintu-pintu rahmat. Riwayat-riwayat tersebut menunjukkan bahwa
Ramadan merupakan ruang kondusif bagi penyucian jiwa dan penjernihan cara pandang. Dalam bahasa
epistemologi, puasa mengurangi dominasi hawa nafsu yang sering kali menjadi faktor distorsi dalam
memahami ayat-ayat Qur’aniyyah maupun kauniyyah.

Dengan demikian, konteks munasabah QS 2:185 menegaskan bahwa epistemologi huda tidak
bersifat abstrak dan terlepas dari praksis ibadah. Puasa dan petunjuk wahyu saling berkaitan secara
integral: puasa tanpa orientasi huda berpotensi menjadi rutinitas formal, sementara klaim mengikuti
huda tanpa pengendalian diri rawan melahirkan klaim kebenaran yang abusif. Rangkaian ayat 183—187
karena itu dapat dibaca sebagai kurikulum epistemologis—spiritual, yang bergerak dari kewajiban ritual
menuju kesadaran petunjuk, dan berujung pada ketaatan yang berimbang antara dimensi batin dan
praksis.

Epistemologi Huda dalam ... 196



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204)
Anas Kholik, Muhammad Hariyadi

C. Analisis Muqaran QS al-Baqarah [2]:185 dalam Tafsir Klasik dan Modern

Al-TabarT menafsirkan frasa “huda li-l-nas” sebagai petunjuk umum yang meliputi urusan
akidah, ibadah, dan muamalah. Menurutnya, Al-Qur’an menjadi Auda karena di dalamnya terdapat
penjelasan tentang apa yang diperintahkan dan apa yang dilarang, apa yang mendekatkan kepada Allah
dan apa yang menjauhkan dari-Nya (al-Tabart, Jami‘ al-Bayan, 2001 : 224). Penekanannya bersifat
komprehensif: Auda tidak hanya mengatur aspek spiritual, tetapi seluruh sendi kehidupan manusia.

Ketika menjelaskan “bayyinat min al-hudd wa al-furqan”, al-Tabar1 menegaskan bahwa Al-
Qur’an memuat penjelasan-penjelasan yang terang tentang jalan hidayah dan kriteria yang jelas untuk
membedakan kebenaran dari kebatilan. Fungsi furgan di sini dipahami sebagai instrumen normatif
untuk memutuskan mana yang halal-haram, benar—salah, berdasarkan otoritas wahyu. Dengan
demikian, dalam tafsir al-Tabari, trilogi huda—bayyinat—furgan membentuk kerangka petunjuk yang
bersifat normatif-syar‘i, dan QS 2:185 menjadi landasan penting bagi pemahaman hukum-hukum
puasa, Al-Qur’an, dan kehidupan sosial.

Sedangkan Fakhr al-Din al-Razi membaca QS 2:185 dengan kacamata rasional-kalam. la
menekankan bahwa Al-Qur’an disebut Auda@ karena mengandung dald’il ‘aqliyyah (argumentasi
rasional) yang kuat untuk menetapkan kebenaran tauhid, risalah, dan hari akhir (al-Razi, Mafatih al-
Ghayb, 1999 : 110). Baginya, bayyinat merujuk pada argumentasi yang jelas, sedangkan furgan adalah
kemampuan epistemik untuk membedakan argumen yang sahih dari yang batil.

Razi memandang huda dalam kerangka epistemologi rasional: Al-Qur’an tidak hanya memerintah
untuk beriman, tetapi juga menghadirkan argumen yang dapat diuji oleh akal. Dengan demikian, ia
mengaitkan Auda dengan proses istidlal (penalaran), sehingga petunjuk Qur’ani berkelindan dengan
struktur logika. Pendekatan ini menempatkan QS 2:185 sebagai landasan bahwa wahyu dan rasio tidak
saling menafikan, tetapi saling menguatkan. Dari sudut pandang Razi, seseorang yang mengikuti huda
bukanlah yang menanggalkan akalnya, tetapi yang menggunakannya dalam bingkai dalil wahyu.

Sementara Ibn Kathir memaknai Auda dalam QS 2:185 terutama dalam bingkai penegakan tauhid
dan syariat. Menurutnya, Al-Qur’an menjadi huda li-I-nds karena menjelaskan jalan keselamatan
melalui keesaan Allah, keharusan mengikuti Rasul, serta ketaatan terhadap hukum-hukum-Nya (Ibn
Kathitr, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, 2000 : 522).

Bayyinat diartikan sebagai penjelasan-penjelasan yang terang tentang hukum dan kisah umat
terdahulu sebagai pelajaran; sedangkan furgan adalah pemisah antara golongan beriman dan kafir, serta
antara jalan hidayah dan kesesatan. Corak tafsir Ibn Kathir bersifat tekstual—salafi: kuat pada dimensi
riwayat, dan menekankan fungsi huda sebagai pedoman praktis dalam kehidupan beragama. Dalam
kerangka ini, QS 2:185 menegaskan bahwa Al-Qur’an adalah standar final (furqan) untuk menilai
semua sistem keyakinan dan perilaku.

M. Quraish Shihab membaca QS 2:185 dengan menonjolkan relevansi sosial dan peradabannya.
Ia menegaskan bahwa hudda li-I-nas berarti Al-Qur’an hadir sebagai petunjuk bagi seluruh manusia,
lintas ruang dan waktu, untuk membangun kehidupan yang adil, bermartabat, dan berakhlak (Shihab,
Tafsir al-Mishbah, 2005 : 517).

Bayyinat dipahami sebagai penjelasan-penjelasan yang tidak hanya logis, tetapi juga komunikatif
terhadap berbagai lapisan masyarakat; sementara furgan menjadi kemampuan nilai untuk memilah
sikap dan kebijakan yang sesuai dengan prinsip kemanusiaan dan keadilan Qur’ani. Dalam tafsir ini,
huda memiliki dimensi sosial, etis, dan kultural yang kuat, sehingga QS 2:185 diposisikan sebagai
landasan bagi pembentukan peradaban rahmatan li-I-‘alamin.

Dari penjelasan di atas, keempat mufasir sepakat bahwa huda dalam QS 2:185 adalah petunjuk
ilahi yang bersifat menyeluruh. Namun mereka berbeda dalam penekanan bahwa al-TabarT cenderung
menggunakan metode komprehensif—normatif (akidah, syariat, akhlak); ar-Razi model epistemik—

Epistemologi Huda dalam ... 197



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204)
Anas Kholik, Muhammad Hariyadi

rasional (dalil, argumen); Ibn Kathir menekankan tauhid—syariat (orientasi salaf); dan Shihab
menerapkan etis—sosial-peradaban (kontekstual modern).

Perbandingan keempat mufasir tersebut menunjukkan bahwa huda dalam QS 2:185 merupakan
petunjuk ilahi yang bersifat menyeluruh, dengan penekanan metodologis yang berbeda-beda: normatif—
komprehensif (al-Tabar), rasional-epistemik (al-Razi), tauhid—syariat (Ibn Kathir), dan etis—sosial
(Shihab). Berdasarkan analisis leksikal dan tafsir muqaran ini, huda dapat disintesiskan sebagai struktur
epistemologi Qur’ani yang memiliki tiga dimensi utama yang saling mengikat yaitu, pertama, dimensi
orientatif (huda), dimensi yang mengarahkan manusia kepada tujuan kebenaran, baik dalam keyakinan
maupun perilaku. Ia berfungsi sebagai kompas nilai yang menuntun arah gerak akal dan tindakan.
Tanpa orientasi huda, aktivitas berpikir dapat tergelincir menjadi sekadar permainan konsep atau
menjadi alat legitimasi kepentingan.

Kedua, dimensi argumentatif (bayyinat), dimensi ini menyediakan penjelasan yang terang,
rasional, dan komunikatif sehingga kebenaran dapat dipahami dan diterima. Bayyinat mengandaikan
adanya struktur pengetahuan yang tersusun, bukti yang dapat ditelusuri, dan penjelasan yang dapat
diuji. Dengan demikian, huda tidak berhenti pada klaim, tetapi tampil dalam bentuk argumentasi yang
dapat dipertanggungjawabkan. Dan ketiga, dimensi diskriminatif (firgan). Dimensi ini memberikan
kriteria untuk membedakan antara benar—salah, adil-zalim, serta bermanfaat-merusak. Furgan
menghubungkan epistemologi dengan etika dan praksis: pengetahuan yang benar harus berbuah pada
kemampuan mengambil posisi yang tepat dalam konflik nilai dan kepentingan. Dalam kerangka ini,
hudda bukan sekadar label spiritual, tetapi sistem pengetahuan yang mengintegrasikan wahyu, rasio, dan
pengalaman. Di satu sisi, ia menjamin akar transenden kebenaran; di sisi lain, ia memberi ruang bagi
kerja akal dan verifikasi empiris. Sintesis ini sejalan dengan kritik Seyyed Hossein Nasr bahwa sains
modern kehilangan orientasi ketika terputus dari sumber transenden (Nasr, Science and Civilization in
Islam, 1968 : 17). Epistemologi huda memulihkan kembali hubungan antara fakta, makna, dan nilai.

Dengan demikian, QS 2:185 dapat dibaca sebagai tawaran kerangka epistemologi tiga langkah:
(1) mengorientasikan cara pandang kepada nilai ilahi (huda), (2) menyusun penjelasan yang jelas dan
rasional (bayyinat), dan (3) menimbang dampak, keadilan, dan kebenaran praktis suatu keputusan
(furqan). Kerangka ini bukan hanya relevan bagi ilmu-ilmu keislaman, tetapi juga dapat
dioperasionalkan dalam penyusunan kebijakan publik, etika profesional, dan sistem pendidikan.

D. Relevansi Epistemologi Huda terhadap Krisis Pengetahuan Kontemporer

Dalam konteks krisis post-truth, epistemologi hAuda menyediakan paradigma alternatif yang
berakar pada wahyu tetapi tidak menafikan peran akal dan data. Huda li-I-nds menuntut agar kebenaran
tidak ditentukan oleh suara mayoritas atau efek emosional, tetapi oleh petunjuk wahyu yang diperkuat
argumentasi (bayyinat) dan kriteria moral (furgan).

Melihat perkembangan teknologi digital, khususnya media sosial dan kecerdasan buatan berbasis
algoritma, telah mengubah secara mendasar cara manusia mengakses, menilai, dan memproduksi
pengetahuan. Algoritma tidak bekerja secara netral; ia menyaring informasi berdasarkan preferensi
pengguna, histori klik, dan kepentingan ekonomi platform. Akibatnya, individu sering terjebak dalam
ruang gema (echo chamber) yang memperkuat bias kognitif dan emosional, sementara informasi yang
bertentangan dengan pandangan awal disingkirkan secara sistematis. Dalam kondisi ini, kebenaran tidak
lagi diuji melalui verifikasi rasional dan etis, melainkan melalui frekuensi kemunculan dan resonansi
emosional.

Epistemologi huda yang digali dari QS al-Baqarah [2]:185 menawarkan kerangka normatif untuk
menghadapi tantangan ini. Huda sebagai orientasi kebenaran menuntut agar arah pencarian pengetahuan
tidak ditentukan oleh algoritma atau popularitas, tetapi oleh nilai ilahi yang menempatkan kebenaran

Epistemologi Huda dalam ... 198



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204)
Anas Kholik, Muhammad Hariyadi

dan kemaslahatan sebagai tujuan utama. Dalam konteks literasi digital, huda berfungsi sebagai value
compass yang membimbing pengguna agar tidak larut dalam arus informasi yang manipulatif.

Dimensi bayyinat dalam QS 2:185 menuntut kejelasan argumen, transparansi sumber, dan
keterlacakan data. Prinsip ini relevan untuk melawan praktik disinformasi digital, seperti hoaks,
potongan konteks (context stripping), dan narasi visual yang menyesatkan. Dalam paradigma bayyinat,
sebuah klaim tidak cukup meyakinkan hanya karena viral, tetapi harus dapat diuji melalui kejelasan
metodologi, konsistensi logika, dan kesesuaian dengan fakta yang dapat diverifikasi. Dengan demikian,
bayyinat dapat diposisikan sebagai basis etika epistemik bagi literasi digital Qur’ani.

Sementara itu, dimensi furgan berfungsi sebagai mekanisme evaluatif untuk membedakan
informasi yang membawa kemaslahatan dari yang merusak. Furgan tidak hanya bekerja pada level
kognitif, tetapi juga pada level moral dan sosial. Dalam ruang digital, furgan menuntut kesadaran bahwa
tidak semua informasi layak disebarkan, meskipun benar secara faktual. Informasi yang benar tetapi
disajikan tanpa konteks, dengan niat provokatif, atau berpotensi memicu konflik sosial tetap harus
ditimbang secara etis. Dengan demikian, furgan menghubungkan epistemologi dengan tanggung jawab
sosial.

Dalam kerangka ini, epistemologi huda dapat dirumuskan sebagai model literasi digital Qur’ani
yang terdiri dari tiga tahap: orientasi nilai (huda), verifikasi rasional (bayyinat), dan evaluasi etis
(furqan). Model ini relevan tidak hanya bagi individu Muslim, tetapi juga bagi pengembangan etika
publik di era kecerdasan buatan dan big data. QS 2:185, dengan demikian, tidak hanya berbicara kepada
masyarakat abad ketujuh, tetapi juga menawarkan prinsip epistemik yang adaptif terhadap tantangan
abad ke-21. Prinsip ini memiliki beberapa relevansi penting: pertama, Etika Informasi Digital
Di era media sosial, informasi bergerak sangat cepat tanpa sempat diverifikasi. Paradigma huda
menuntut sikap selektif: tidak setiap yang viral adalah benar, dan tidak setiap yang populer adalah
sahih. Bayyinat menuntut kejelasan sumber, transparansi data, dan kecermatan membaca konteks;
sementara furgan memberi kriteria etis untuk menolak berita yang mengandung fitnah, kebencian, atau
merusak kemaslahatan publik. Dengan kata lain, QS 2:185 dapat menjadi basis normatif bagi literasi
digital Qur’ani, di mana setiap Muslim diajak memosisikan diri bukan sekadar sebagai konsumen, tetapi
juga penjaga kebenaran informasi.

Kedua, Kebijakan Publik dan Keadilan Sosial. Dalam ranah kebijakan, furgan berfungsi sebagai
parameter etis dan epistemik untuk menilai apakah sebuah keputusan sesuai dengan prinsip keadilan
dan kemaslahatan. Kebijakan yang dibangun tanpa /Auda rawan bias kelas, kelompok, dan kepentingan
sempit. Sebaliknya, kebijakan yang diinspirasi oleh trilogi Auda@—bayyinat—furqgan akan lebih peka
terhadap hak-hak kelompok rentan, transparan dalam penggunaan data, dan berorientasi jangka panjang
pada kebaikan bersama.

Ketiga, Pendidikan dan Pembentukan Karakter [lmuwan. Epistemologi #uda menolak pandangan
bahwa ilmu bersifat netral nilai. Huda mengarahkan bahwa pengetahuan seharusnya membawa manusia
mendekat kepada kebenaran dan kebaikan, bukan sekadar menghasilkan teknologi yang efektif tetapi
merusak. Dalam konteks pendidikan, hal ini menuntut integrasi antara kurikulum keilmuan dan
pembinaan akhlak, sehingga lahir ilmuwan yang bukan hanya cerdas secara teknis, tetapi juga
bertanggung jawab secara moral dan spiritual.

Keempat, Dialog antara Wahyu dan Sains. Paradigma huda membuka ruang dialog yang sehat
antara wahyu dan sains. Wahyu memberikan orientasi dan batas etis, sementara sains menyumbang
detail empiris dan teknis. Dengan kerangka huda—bayyinat—furgan, sains tidak lagi dipertentangkan
dengan agama, tetapi diposisikan sebagai salah satu cara membaca ayat-ayat kauniyyah yang harus
ditimbang dalam bingkai nilai ilahi.

Epistemologi Huda dalam ... 199



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204)
Anas Kholik, Muhammad Hariyadi

E. Analisis Epistemologis Huda dan Kritik atas Netralitas Pengetahuan Modern

Dari sudut epistemologi Islam, Auda dalam QS 2:185 dapat dibaca melalui tiga poros: sumber
pengetahuan, proses memperoleh petunjuk, dan syarat epistemik agar petunjuk itu efektif. Pertama,
Sebagai sumber pengetahuan: Wahyu, Akal, dan Tazkiyah (Penyucian Jiwa). Wahyu adalah sumber
utama dan puncak kebenaran; ia menentukan orientasi dasar dan batas nilai. Namun, QS 2:185 juga
meniscayakan peran akal melalui bayyinat: tanpa akal, penjelasan tidak dapat dipahami, dianalisis, dan
dipertanggungjawabkan. Di samping itu, tradisi akhlak dan spiritualitas Islam menekankan adanya
dimensi batin—yakni jiwa yang disucikan melalui tazkiyah—yang membuat seseorang mampu
menerima petunjuk secara lebih jernih, bebas dari hawa nafsu, fanatisme, dan kepentingan diri. Dengan
demikian, epistemologi huda mengintegrasikan tiga pilar: wahyu sebagai sumber kebenaran, akal
sebagai instrumen analisis dan argumentasi, tazkiyah sebagai syarat kesiapan batin untuk menerima dan
mengamalkan kebenaran.

Kedua, proses memperoleh hidayah. Petunjuk tidak turun pada jiwa yang pasif. Rangkaian puasa
dan Ramadan menunjukkan bahwa hidayah menuntut kesiapan subjek: kesiapan menerima informasi
wahyu, kesediaan menggunakan akal untuk memahami dan menimbang, komitmen moral untuk
mengikuti kebenaran meskipun berat. Dan ketiga, sebagai syarat epistemik. Epistemologi huda
mensyaratkan kejujuran intelektual, kerendahan hati ilmiah, dan kebersihan hati dari fanatisme dan
syahwat kekuasaan. Tanpa syarat-syarat ini, bayyindat bisa dipelintir dan furqan kehilangan fungsi.
Dengan demikian, kebenaran dalam Islam bukan hanya soal struktur argumen, tetapi juga soal integritas
subjek yang mengemban pengetahuan.

Epistemologi huda yang digali dari QS al-Baqarah [2]:185 dapat ditempatkan dalam dialog
kreatif dengan teori epistemologi Islam klasik. Dialog ini penting untuk menunjukkan bahwa konsep
huda bukan konstruksi ad hoc, melainkan sejalan dengan arus utama pemikiran epistemologis dalam
tradisi Islam. Salah satu asumsi utama epistemologi modern adalah klaim netralitas pengetahuan, yakni
anggapan bahwa fakta dapat dipisahkan sepenuhnya dari nilai. QS 2:185, melalui konsep huda—
bayyinat-furqan, menantang asumsi ini. Huda menegaskan bahwa setiap proses mengetahui selalu
memiliki orientasi nilai; bayyinat menuntut rasionalitas yang transparan dan dapat diuji; sementara
furgan menolak pemisahan total antara kebenaran faktual dan tanggung jawab moral.

Dalam perspektif ini, epistemologi huda beririsan dengan kritik epistemologi kontemporer yang
menunjukkan bahwa produksi pengetahuan selalu berada dalam konteks sosial dan kepentingan
tertentu. Namun, berbeda dari relativisme post-truth, epistemologi Qur’ani tidak berhenti pada kritik,
melainkan menawarkan orientasi transenden sebagai penentu akhir kebenaran. Dengan demikian, huda
berfungsi sebagai koreksi atas relativisme tanpa jatuh pada dogmatisme anti-rasio.

Berdasarkan analisis pada bagian sebelumnya, epistemologi huda dalam QS al-Baqarah [2]:185
tidak berhenti pada kritik terhadap klaim netralitas pengetahuan modern, tetapi juga menawarkan
kerangka sintesis yang bersifat konstruktif. Trilogi huda—bayyinat—furqgan menempatkan wahyu sebagai
orientasi nilai, akal sebagai instrumen argumentatif, dan realitas empiris sebagai medan verifikasi yang
harus ditimbang secara etis. Kerangka ini memungkinkan dialog yang produktif antara epistemologi
Qur’ani dan tradisi keilmuan, baik klasik maupun modern, tanpa jatuh pada relativisme nilai atau
dogmatisme anti-rasio. Dengan demikian, epistemologi huda tidak menolak rasionalitas atau sains,
tetapi mengintegrasikannya dalam horizon makna dan tanggung jawab moral.

Sintesis ini membuka ruang untuk membaca kembali warisan epistemologi Islam klasik—seperti
al-Farabi, Ibn Rushd, dan al-Ghazali—sebagai elaborasi historis atas prinsip-prinsip yang telah
digariskan Al-Qur’an. Oleh karena itu, bagian berikut akan menempatkan epistemologi huda dalam
dialog dengan pemikiran para filsuf Muslim untuk memperjelas kedalaman dan fleksibilitasnya.

Struktur epistemologi huda—bayyinat—furgan yang digali dari QS al-Baqarah [2]:185 menemukan
korespondensi konseptual dalam epistemologi filsafat Islam klasik. Dalam konteks ini, teori hirarki akal

Epistemologi Huda dalam ... 200



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204)
Anas Kholik, Muhammad Hariyadi

al-Farabi dapat dibaca sebagai elaborasi filosofis atas bagaimana huda bekerja pada tingkat rasional
manusia. Al-Farabi menjelaskan bahwa akal manusia bergerak secara bertahap, dari al-‘aq! al-hayilant
(akal potensial) menuju al-‘aql al-mustafad (akal aktual), melalui proses iluminasi intelektual yang
bersumber dari al- ‘aql al-fa “‘al (al-Farabi, Ara’ Ahl al-Madinah al-Fadilah).

Dalam kerangka QS 2:185, huda dapat dipahami sebagai orientasi ilahi yang mengarahkan akal
manusia agar tidak berhenti pada potensi semata, tetapi bergerak menuju aktualisasi pengetahuan yang
benar. Sementara itu, bayyindat berfungsi sebagai medium penjelasan rasional yang memungkinkan akal
memahami dan memproses petunjuk tersebut secara argumentatif. Dengan demikian, teori al-Farabi
membantu menjelaskan bahwa petunjuk wahyu tidak bekerja secara mekanis atau irasional, melainkan
melalui pengaktifan struktur intelektual manusia.

Adapun fungsi furgan dalam QS 2:185 dapat dipahami sebagai kemampuan diskriminatif akal
yang telah teraktualisasi: kemampuan untuk memilah pengetahuan yang sahih dari yang keliru. Dalam
perspektif al-Farabi, kemampuan ini hanya muncul ketika akal berada dalam kondisi aktual dan terarah,
bukan ketika masih terjebak pada dominasi hawa nafsu atau kesalahan persepsi. Dengan demikian,
epistemologi al-Farabi memperkuat pembacaan bahwa Auda Qur’ani bekerja melalui struktur rasional
yang terarah, bukan dengan meniadakan peran akal.

Ibn Rushd menegaskan bahwa tidak ada pertentangan hakiki antara wahyu yang sahih dan akal
yang lurus; konflik hanya muncul dari penafsiran yang keliru. QS 2:185 mengafirmasi posisi ini: Al-
Qur’an sebagai huda dan bayyinat menunjukkan bahwa wahyu hadir dengan argumen, bukan sebagai
perintah kosong. Dalam bahasa Ibn Rushd, furqan dapat dipahami sejalan dengan burhan (demonstrasi)
yang membedakan pengetahuan yang pasti dari dugaan. Dengan demikian, epistemologi huda
mengukuhkan harmoni antara teks wahyu dan rasionalitas.

Jika al-Farabi menekankan proses aktualisasi akal, Ibn Rushd menegaskan keselarasan prinsipil
antara wahyu dan rasionalitas. Dalam Fas/ al-Magal, Tbon Rushd menyatakan bahwa tidak ada
pertentangan hakiki antara wahyu yang sahih dan akal yang lurus; konflik hanya muncul akibat
kesalahan metode penafsiran atau kelemahan nalar manusia (Ibn Rushd, Fas! al-Maqgal). Kerangka ini
sejalan dengan QS 2:185 yang menyebut Al-Qur’an sebagai huda sekaligus bayyinat. Penyebutan
bayyinat menunjukkan bahwa petunjuk wahyu tidak hadir dalam bentuk perintah kosong, tetapi disertai
penjelasan dan argumentasi yang dapat dipahami akal. Dalam bahasa Ibn Rushd, penjelasan ini
berkorespondensi dengan burhan, yaitu demonstrasi rasional yang menghasilkan pengetahuan pasti.

Lebih jauh, konsep furqgan dalam QS 2:185 dapat dipahami sejalan dengan fungsi burhan dalam
epistemologi Ibn Rushd, yakni membedakan antara pengetahuan yang demonstratif dan opini yang
bersifat dugaan (zann). Dengan demikian, epistemologi hudad Qur’ani tidak bertentangan dengan
rasionalitas filosofis, tetapi justru menyediakan orientasi normatif agar akal bekerja secara benar dan
bertanggung jawab. Dalam konteks ini, Ibn Rushd membantu memperjelas bahwa QS 2:185
menegaskan integrasi wahyu dan rasio sebagai dua sumber pengetahuan yang saling menguatkan.

Dimensi lain yang tidak kalah penting dalam epistemologi Auda QS 2:185 adalah kesiapan subjek
penerima petunjuk. Rangkaian ayat tentang puasa Ramadan menunjukkan bahwa petunjuk ilahi tidak
hanya bergantung pada kejelasan argumentasi (bayyinat), tetapi juga pada kondisi batin manusia. Pada
titik ini, pemikiran al-Ghazali memberikan penjelasan epistemologis yang signifikan. Al-Ghazali
menegaskan bahwa ilmu tanpa tazkiyat al-nafs berpotensi melahirkan kesombongan intelektual dan
penyimpangan kebenaran. Dalam al-Mungidh min al-Dalal, ia menjelaskan bahwa hawa nafsu, ambisi
duniawi, dan fanatisme dapat menghalangi akal dalam menangkap kebenaran secara jernih (al-Ghazali,
al-Mungidh min al-Dalal). Perspektif ini sejalan dengan konteks QS 2:185, di mana puasa Ramadan
berfungsi sebagai mekanisme penyucian jiwa agar manusia lebih siap menerima Auda.

Dalam kerangka ini, furqan tidak hanya dipahami sebagai kriteria normatif eksternal, tetapi juga
sebagai kemampuan internal yang bergantung pada kebersihan hati dan integritas moral subjek. Tanpa

Epistemologi Huda dalam ... 201



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204)
Anas Kholik, Muhammad Hariyadi

tazkiyah, bayyinat dapat disalahgunakan untuk membenarkan kepentingan diri, dan furgan kehilangan
daya etisnya. Oleh karena itu, al-Ghazali memperkuat pemahaman bahwa epistemologi Auda Qur’ani
mengintegrasikan wahyu, akal, dan pembinaan batin sebagai satu kesatuan yang tak terpisahkan.

Dengan demikian, QS 2:185 tidak berhenti pada penjelasan puasa Ramadan, tetapi menawarkan
kerangka epistemologi yang hidup untuk membenahi cara kita memahami, menyebarkan, dan
memutuskan kebenaran di era digital. Epistemologi Auda Qur’ani menggabungkan kekuatan wahyu,
ketajaman akal, dan kejujuran membaca realitas, sehingga layak dijadikan fondasi bagi revitalisasi ilmu
dan peradaban Islam di tengah krisis pengetahuan kontemporer.

KESIMPULAN

Kajian terhadap QS al-Bagarah [2]:185 menunjukkan bahwa ayat ini bukan sekadar menjelaskan
kronologi turunnya Al-Qur’an atau dasar hukum puasa Ramadan, tetapi menghadirkan sebuah struktur
epistemologi yang sangat kokoh, sistematis, dan integratif. Melalui analisis leksikal terhadap akar kata
h-d-y, ditemukan bahwa istilah huda dalam ayat ini mengandung tiga dimensi utama: orientasi nilai
(dalalah), penjelasan argumentatif (bayan), dan kemampuan diskriminatif dalam membedakan
kebenaran dari kesalahan (tamyiz). Ketiga dimensi ini membentuk apa yang dapat disebut sebagai
trilogi epistemik Qur’ani: Auda—bayyinat—furqan, yakni orientasi, argumentasi, dan verifikasi.

Temuan tersebut diperkuat melalui pembacaan munasabah yang menunjukkan bahwa QS 2:185
memiliki hubungan erat dengan rangkaian ayat 183—187 tentang puasa. Puasa dipahami bukan hanya
sebagai ritual spiritual, tetapi sebagai ruang pedagogi epistemik yang memurnikan batin dan
menyiapkan manusia menerima Auda secara jernih. Walaupun konteks ayat adalah ibadah Ramadan,
inti pesan ayat menekankan fungsi epistemologis Al-Qur’an untuk mengarahkan, menerangi, dan
mengoreksi cara manusia berpikir. Dengan demikian, QS 2:185 menampilkan salah satu pernyataan
paling eksplisit tentang status Al-Qur’an sebagai fondasi pengetahuan.

Melalui tafsir muqaran terhadap al-TabarT, al-Razi, Ibn Kathtr, dan M. Quraish Shihab, penelitian
ini menemukan bahwa hudd mencakup pendekatan multi-dimensi yang saling melengkapi. Al-Tabar1
menekankan aspek normatif-syar‘i; al-Razi menonjolkan aspek rasional-argumentatif; Ibn Kathir
menekankan tauhid dan moralitas; sementara Quraish Shihab mengintegrasikan fungsi-fungsi sosial dan
komunikasi Al-Qur’an untuk kehidupan modern. Dari perbandingan ini dapat disimpulkan bahwa huda
tidak dapat direduksi menjadi petunjuk ritual atau moral semata, tetapi merupakan kerangka epistemik
yang menempatkan wahyu sebagai orientasi nilai, akal sebagai instrumen analisis, dan realitas empiris
sebagai arena verifikasi.

Sintesis dari keseluruhan temuan menunjukkan bahwa QS 2:185 menyediakan struktur
epistemologi Islam yang dapat dioperasionalkan dalam tiga tahap: pertama, Audd@ berfungsi memberi
arah dan landasan normatif; kedua, bayyinat menyediakan kejelasan konseptual dan argumentasi;
ketiga, furgan memberikan mekanisme evaluasi dan penilaian kebenaran. Kerangka tiga tahap ini sesuai
dengan struktur metode ilmiah modern (orientasi—eksplanasi—verifikasi), tetapi tetap berakar pada
tauhid sebagai fondasi ontologis. Dengan demikian, QS 2:185 menawarkan paradigma epistemologi
yang tidak hanya kompatibel dengan akal dan observasi, tetapi justru menstrukturkan keduanya dalam
kerangka nilai ilahi.

Dalam konteks krisis epistemik era post-truth—Lketika batas antara fakta dan opini kabur, otoritas
keilmuan melemah, dan informasi yang salah beredar tanpa kendali—epistemologi huda@ memiliki
relevansi yang sangat kuat. Hudd@ memberikan orientasi moral terhadap kebenaran; bayyinat
menyediakan model argumentasi yang berbasis bukti dan kejelasan; sementara furgan menjadi
mekanisme verifikasi untuk menolak manipulasi, bias, dan hoaks. Dengan paradigma ini, Al-Qur’an
bukan hanya kitab petunjuk spiritual, tetapi juga fondasi bagi etika informasi, literasi digital, pendidikan
karakter, dan perumusan kebijakan publik yang adil di era kecerdasan buatan dan big data. Secara

Epistemologi Huda dalam ... 202



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204)
Anas Kholik, Muhammad Hariyadi

keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa QS 2:185 adalah salah satu ayat kunci dalam
merumuskan epistemologi Islam yang komprehensif, integratif, dan relevan, serta mampu menjawab
tantangan zaman dengan tetap berpegang pada prinsip wahyu, rasionalitas, dan kemaslahatan universal.
Ayat ini layak diposisikan sebagai fondasi teoretis bagi pengembangan ilmu pengetahuan, etika
intelektual, dan peradaban Qur’ani pada abad ke-21.

Penelitian lanjutan dapat diarahkan pada beberapa hal: (1) kajian komparatif antara epistemologi
huda dalam QS 2:185 dengan ayat-ayat lain yang memuat istilah huda, bayyinat, dan furgan untuk
memperkaya pemetaan strukturalnya; (2) elaborasi lebih jauh dialog antara epistemologi suda dan teori-
teori epistemologi kontemporer—baik analitik maupun kritis—dalam filsafat Barat; serta (3)
pengembangan model operasional epistemologi huda dalam bidang-bidang spesifik seperti policy
making, kurikulum pendidikan, dan desain etika digital. Dengan demikian, epistemologi huda tidak
berhenti pada tataran konseptual, tetapi dapat diimplementasikan secara konkret dalam praksis keilmuan
dan sosial umat Islam. Dengan demikian, QS 2:185 bukan hanya menjadi dasar hukum puasa, tetapi
juga menjadi model epistemologi Qur’ani yang dapat diadaptasi sebagai kerangka berpikir, bertindak,
dan memutuskan kebenaran secara bertanggung jawab di tengah dinamika peradaban modem.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Farmaw1, ‘Abd al-Hayy. Al-Bidayah fi al-Tafsir al-Mawdii ‘. Kairo: al-Hadarah al-‘Arabiyyah,
1977.

Al-Farabi, Abii Nasr. Ara’ Ahl al-Madinah al-Fadilah. Beirut: Dar al-Mashriq, 1993.

Al-Ghazali, Abt Hamid. AI-Mungidh min al-Dalal. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2000.
Al-Qur’an al-Karmm.

Al-Qurtubt, Abt ‘Abdullah. Al-Jami‘ li-Ahkam al-Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah, 1967.
Al-Razi, Fakhr al-Din. Mafatih al-Ghayb. Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, 1999.

Al-Shatib1, Abu Ishaq. AI-Muwafaqat fi Usil al-Shart ‘ah. Kairo: Dar al-Hadith, 2004.

Al-Tabari, Ibn Jarir. Jami‘ al-Bayan ‘an Ta 'wil Ay al-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr, 2001.

Berger, Peter L., dan Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality. New York: Anchor
Books, 1966.

Creswell, John W. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches.
Thousand Oaks: Sage Publications, 2014.

Fuller, Steve. Post-Truth: Knowledge as a Power Game. London: Anthem Press, 2018.
Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method. London: Continuum, 2004.
Ibn Kathir, Isma‘il. Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim. Kairo: Dar Tayyibah li al-Nashr wa al-Tawzi‘, 2000.

Ibn Rushd (Averroes). Fasl al-Maqgal fima bayna al-Hikmah wa al-Shari‘ah min al-Ittisal. Beirut: Dar
al-Ma‘rifah, 1986.

Izutsu, Toshihiko. Ethico-Religious Concepts in the Qur’an. Montreal: McGill University Press, 2002.

Kementerian Agama Republik Indonesia. “Indeks Kerukunan Umat Beragama 2024 Naik Jadi 76,47.”
20 Mei 2024.
https://kemenag.go.id/nasional/indeks-kerukunan-umat-beragama-2024-naik-jadi-76-47
(diakses 30 Desember 2025).

Epistemologi Huda dalam ... 203


https://kemenag.go.id/nasional/indeks-kerukunan-umat-beragama-2024-naik-jadi-76-47

At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (191-204)
Anas Kholik, Muhammad Hariyadi

Keyes, Ralph. The Post-Truth Eva: Dishonesty and Deception in Contemporary Life. New York: St.
Martin’s Press, 2019.

Kuhn, Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of Chicago Press, 2012.
Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2018.
Nasr, Seyyed Hossein. Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard University Press, 1968.

Umar, Nasharuddin. Nalar Ayat-Ayat Semesta: Tafsir Maudhii T atas Ayat-Ayat Kosmos. Jakarta: Elex
Media Komputindo, 2019.

Umar, Nasharuddin. Tafsir Magdasidi: Menyelami Kedalaman Pesan Al-Qur’an. Jakarta: PTIQ Press,
2021.

Pariser, Eli. The Filter Bubble: What the Internet Is Hiding from You. New York: Penguin Press, 2011.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago:
University of Chicago Press, 1982.

Rida, Muhammad Rashid. Tafsir al-Manar. Kairo: Dar al-Manar, 1947.

SETARA Institute. “Kondisi Kebebasan Beragama/Berkeyakinan di Indonesia Tahun 2024.” 25 Mei
2024.

https://setara-institute.org/kondisi-kebebasan-beragamaberkeyakinan-kbb-2024  (diakses 30
Desember 2025).

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah. Jakarta: Lentera Hati, 2005.

Sunstein, Cass R. #Republic: Divided Democracy in the Age of Social Media. Princeton: Princeton
University Press, 2017.

Syamsuddin, Sahiron. Hermeneutika dan Pengembangan Ulimul Qur’an. Y ogyakarta: LKiS, 2017.
Zuboff, Shoshana. The Age of Surveillance Capitalism. New York: PublicAffairs, 2019.

Epistemologi Huda dalam ... 204


https://setara-institute.org/kondisi-kebebasan-beragamaberkeyakinan-kbb-2024

