
Copyright ©2025, AT-TAISIR, ISSN 2775 – 0175 (Print), ISSN 2775 – 3239 (Online) 

At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies 

6 (2), (2025) 270-282 
 

Submitted: Agustus 2025, Accepted: Desember 2025, Published: Desember 2025 

 

 

Dua Fasad Bani Israel: Analisis Komparatif Tafsir Klasik dan Kontemporer  

atas Al-Isra’ 4–7 

Muqoddam Cholil 

STAI Dirosat Islamiyah Al-Hikmah Jakarta 

Email: abufatih66@gmail.com  

 
Abstrak 

Surah Al-Isra’ ayat 4–7 memuat ketetapan ilahi tentang dua kali kerusakan (fasādain) yang dilakukan oleh Bani 

Israel, yang dalam tradisi tafsir memunculkan perbedaan penafsiran, khususnya terkait penentuan makna kerusakan 

kedua dan batasan konteks historisnya. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis serta membandingkan penafsiran 

mufasir klasik dan mufasir kontemporer terhadap ayat-ayat tersebut guna menyingkap perbedaan horizon pemaknaan, 

pendekatan metodologis, dan relevansi kontekstualnya. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis 

kepustakaan (library research) dengan metode analisis komparatif tafsir yang diperkaya oleh kerangka hermeneutika 

kontekstual. Sumber primer penelitian meliputi tafsir klasik, yaitu Jāmi‘ al-Bayān karya al-Ṭabari dan Tafsīr al-

Qur’ān al-‘Aẓīm karya Ibn Kathir, serta tafsir kontemporer, yaitu Fī Ẓilāl al-Qur’ān karya Sayyid Qutb dan Tafsīr al-

Sya‘rāwī karya Muhammad Mutawalli al-Sya‘rāwī. Hasil penelitian menunjukkan bahwa mufasir klasik cenderung 

memahami dua kali kerusakan Bani Israel sebagai peristiwa historis yang telah terjadi sebelum diutusnya Nabi 

Muhammad saw., dengan penekanan pada riwayat-riwayat sejarah dan pembacaan retrospektif terhadap teks. 

Sebaliknya, mufasir kontemporer menafsirkan ayat-ayat tersebut melalui pembacaan kontekstual yang mengaitkan 

konsep kerusakan kedua dengan realitas sosial-politik pasca kenabian, dengan tetap berpijak pada struktur 

kebahasaan dan prinsip sunnatullah dalam sejarah. Temuan ini mengindikasikan adanya pergeseran paradigma tafsir 

dari pendekatan historis-naratif menuju pendekatan kontekstual-hermeneutis, yang memperlihatkan dinamika 

penafsiran Al-Qur’an dalam merespons perubahan konteks zaman tanpa melepaskan landasan tekstualnya. 

Kata kunci: Bani Israel, fasād, tafsir klasik, tafsir kontemporer, analisis komparatif tafsir, Al-Isra’ 4–7. 

 

Abstract 
Surah Al-Isra’ verses 4–7 articulate a divine decree concerning two instances of corruption (fasādain) committed by 

the Children of Israel, which has generated interpretive divergence within the tradition of Qur’anic exegesis, 

particularly regarding the identification of the second corruption and its historical scope. This study aims to analyze 

and compare the interpretations of classical and contemporary Qur’anic exegetes in order to examine differences in 

interpretive horizons, methodological approaches, and contextual relevance. Employing a qualitative library-based 

research design, this study applies a comparative tafsir method informed by a contextual hermeneutical framework. 

Primary sources include classical exegesis Jāmi‘ al-Bayān by al-Ṭabari and Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm by Ibn 

Kathir—as well as contemporary exegesis, namely Fī Ẓilāl al-Qur’ān by Sayyid Qutb and Tafsīr al-Sya‘rāwī by 

Muhammad Mutawalli al-Sya‘rāwī. The findings indicate that classical exegetes predominantly interpret the two 

instances of corruption as historical events that occurred prior to the mission of the Prophet Muhammad (peace be 

upon him), relying heavily on transmitted reports and retrospective historical reconstruction. In contrast, 

contemporary exegetes adopt a contextual reading that relates the notion of the second corruption to post-prophetic 

socio-political realities, while remaining grounded in the linguistic structure of the text and the Qur’anic concept of 

sunnat Allāh in history. This study demonstrates a paradigmatic shift in Qur’anic interpretation from a primarily 

historical-narrative approach toward a contextual-hermeneutical framework, highlighting the dynamic interaction 

between text, history, and modern reality in Qur’anic exegesis. 

Keywords: Children of Israel, fasād, classical tafsir, contemporary tafsir, comparative tafsir analysis, Al-Isra’ 4–7. 

 

  

mailto:abufatih66@gmail.com


At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsīr Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282) 

Muqoddam Cholil 

  

Dua Fasad Bani Israel...271  

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam tidak hanya berfungsi sebagai pedoman spiritual dan 

moral, tetapi juga memuat narasi historis yang sarat dengan pesan teologis, etis, dan sosial. Narasi-narasi 

tersebut tidak sekadar merekam peristiwa masa lalu, melainkan menghadirkan pola relasi antara wahyu, 

perilaku manusia, dan konsekuensi sejarah yang berulang lintas zaman (Husna et al., 2025). Oleh karena itu, 

kisah-kisah umat terdahulu dalam Al-Qur’an menempati posisi penting dalam kajian tafsir, terutama sebagai 

media refleksi bagi umat Islam dalam membaca realitas sosial dan sejarah kontemporer. Salah satu narasi 

yang paling sering dibahas dalam Al-Qur’an adalah kisah Bani Israel, yaitu keturunan Nabi Ya‘qub ‘alayhi 

al-salām. Al-Qur’an menggambarkan Bani Israel sebagai kaum yang dianugerahi berbagai nikmat dan 

keistimewaan, seperti diutusnya para nabi, diturunkannya kitab Taurat, serta diberikannya kekuasaan dan 

kedudukan di muka bumi. Namun, pada saat yang sama, Al-Qur’an juga merekam berbagai bentuk 

pembangkangan, pelanggaran perjanjian, dan kerusakan (fasād) yang dilakukan oleh kaum ini (Pirdaus, 

2022). Ambivalensi narasi ini menjadikan kisah Bani Israel sebagai objek kajian yang kompleks dan terus 

relevan dalam diskursus tafsir. 

Puncak narasi tentang kerusakan Bani Israel secara eksplisit termuat dalam Surah Al-Isra’ ayat 4–7. 

Dalam ayat-ayat tersebut, Allah Swt. menegaskan bahwa Bani Israel akan melakukan dua kali kerusakan 

besar (fasādain kabīrain) di muka bumi, yang masing-masing diikuti oleh hukuman dan kehancuran. 

Konsep dua gelombang kerusakan ini menimbulkan perdebatan panjang di kalangan mufasir, terutama 

terkait dengan penentuan konteks historis, aktor yang terlibat, serta makna teologis dan sosial dari kerusakan 

tersebut. Oleh karena itu, ayat-ayat ini menjadi salah satu locus klasik dalam perbincangan tafsir Al-Qur’an. 

Dalam tradisi tafsir klasik, mufasir seperti al-Ṭabari dan Ibn Kathir menafsirkan dua kerusakan Bani Israel 

dalam kerangka historis masa lampau. Penafsiran mereka umumnya merujuk pada peristiwa pembunuhan 

para nabi, penolakan terhadap ajaran Taurat, serta kehancuran Bait al-Maqdis oleh kekuatan asing sebagai 

bentuk hukuman ilahi atas pembangkangan kolektif Bani Israel. Pendekatan ini sangat dipengaruhi oleh 

metode tafsir riwāyah yang menekankan transmisi hadis, atsar sahabat dan tabi‘in, serta riwayat Israiliyyat 

sebagai basis penjelasan ayat-ayat Al-Qur’an. 

Sebaliknya, dalam tafsir kontemporer, sebagian mufasir mulai membaca Surah Al-Isra’ ayat 4–7 

melalui pendekatan kontekstual dan reflektif. Mufasir seperti Sayyid Quthb dan Mutawalli asy-Sya‘rāwi 

tidak hanya berhenti pada pemaknaan historis, tetapi juga menekankan relevansi pesan ayat terhadap realitas 

sosial dan politik umat Islam modern. Pendekatan ini berangkat dari asumsi bahwa Al-Qur’an merupakan 

teks yang hidup (ḥayy) dan senantiasa berdialog dengan konteks zaman. Dengan demikian, makna fasād 

tidak hanya dipahami sebagai peristiwa masa lalu, tetapi juga sebagai pola perilaku manusia yang dapat 

berulang dalam berbagai bentuk dan konteks sejarah. Sejumlah penelitian terdahulu telah membahas konsep 

fasād Bani Israel dalam Surah Al-Isra’ ayat 4–7, baik dari perspektif tafsir klasik maupun kontemporer. 

Sebagian studi berfokus pada analisis linguistik dan semantik istilah fasād, sementara penelitian lainnya 

menitikberatkan pada dimensi historis atau teologis ayat-ayat tersebut. Namun, kajian-kajian tersebut 

umumnya masih bersifat parsial dan terfragmentasi, dengan kecenderungan memusatkan perhatian pada 

satu corak tafsir tertentu tanpa melakukan perbandingan metodologis secara sistematis. 

Selain itu, kajian-kajian terdahulu menunjukkan bahwa penelitian tentang tafsir Al-Qur’an 

cenderung bergerak pada dua kecenderungan utama, yaitu pengembangan kerangka hermeneutika dan 

kontekstualisasi tafsir di satu sisi, serta pembahasan tematik mengenai Bani Israel dalam tradisi Islam di sisi 

lain. Studi-studi hermeneutika Al-Qur’an menekankan pentingnya relasi antara teks dan konteks dalam 

proses penafsiran serta peran situasi sosial-historis mufasir dalam membentuk makna tafsir (Abu Zayd, 

2006; Saeed, 2006; Pink, 2010). Namun, kajian-kajian tersebut umumnya tidak diarahkan secara spesifik 

pada analisis Surah Al-Isra’ ayat 4–7 sebagai unit teks tertentu. Sementara itu, penelitian mengenai Bani 

Israel dalam tradisi Islam lebih banyak membahas konstruksi teologis, narasi sejarah, dan polemik relasi 

Islam–Yahudi secara umum, tanpa menempatkan perbedaan konteks sosial-historis mufasir sebagai variabel 

analitis utama dalam memahami konsep dua kali kerusakan (fasād) sebagaimana termaktub dalam Al-



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsīr Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282) 

Muqoddam Cholil 

  

Dua Fasad Bani Israel...272  

Qur’an (Firestone, 2001; Pregill, 2007). Adapun kajian tafsir klasik dan kontemporer terhadap Surah Al-

Isra’ ayat 4–7 umumnya masih dilakukan secara parsial dan terpisah, dengan fokus pada pemaparan isi tafsir 

masing-masing mufasir tanpa analisis komparatif yang sistematis terhadap asumsi metodologis dan 

kerangka hermeneutik yang melatarinya (Pink, 2010). Hingga saat ini, masih terbatas penelitian yang secara 

eksplisit mengkaji bagaimana perbedaan latar sosial, historis, dan epistemologis mufasir klasik dan 

kontemporer memengaruhi orientasi penafsiran mereka terhadap Surah Al-Isra’ ayat 4–7, baik dalam 

penentuan makna, perluasan relevansi ayat, maupun batas-batas kontekstualisasi tafsir. Kekosongan inilah 

yang menunjukkan adanya research gap dalam kajian tafsir ayat-ayat tersebut. Berdasarkan latar belakang 

tersebut, penelitian ini mengajukan pertanyaan penelitian sebagai berikut: (1) bagaimana mufasir klasik dan 

kontemporer menafsirkan konsep dua kali kerusakan Bani Israel dalam Surah Al-Isra’ ayat 4–7? (2) apa 

perbedaan pendekatan metodologis dan asumsi hermeneutik yang digunakan dalam kedua corak tafsir 

tersebut? dan (3) bagaimana relasi antara teks Al-Qur’an dan konteks sosial-historis tercermin dalam 

penafsiran mufasir klasik dan kontemporer? 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan membandingkan penafsiran mufasir klasik dan 

kontemporer terhadap Surah Al-Isra’ ayat 4–7 dengan menggunakan pendekatan analisis komparatif tafsir. 

Sumber utama penelitian ini meliputi karya-karya tafsir representatif, seperti Jāmi‘ al-Bayān karya al-

Ṭabari, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Ibn Kathir, Fī Ẓilāl al-Qur’ān karya Sayyid Quthb, dan Tafsīr asy-

Sya‘rāwī. Melalui analisis ini, penelitian diharapkan mampu menyingkap dinamika perkembangan tafsir Al-

Qur’an lintas zaman serta menunjukkan bagaimana perubahan konteks melahirkan pergeseran orientasi 

penafsiran. Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi dalam memperkaya kajian tafsir Al-Qur’an dengan 

menawarkan pemahaman yang lebih komprehensif mengenai relasi antara teks, konteks, dan metodologi 

tafsir. Secara praktis, kajian ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi pengembangan studi tafsir 

kontekstual yang tetap berpijak pada kerangka akademik dan metodologis yang kuat. Dengan demikian, 

penelitian ini menegaskan bahwa kajian tentang dua kali kerusakan Bani Israel bukan hanya relevan dalam 

konteks sejarah keagamaan, tetapi juga penting dalam memahami dinamika penafsiran Al-Qur’an dalam 

merespons perubahan zaman. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan studi kepustakaan yang berfokus pada analisis komparatif penafsiran 

mufasir klasik dan kontemporer terhadap Surah Al-Isra’ ayat 4–7. Pemilihan ayat-ayat tersebut 

didasarkan pada posisinya yang sentral dalam narasi Al-Qur’an mengenai dua kali kerusakan (fasādain) 

Bani Israel, sehingga ayat-ayat lain yang membahas tema fasād hanya digunakan sebagai rujukan 

pendukung dan tidak dijadikan objek utama analisis. Dengan pembatasan ini, penelitian diarahkan pada 

pendalaman makna teks secara spesifik dan terfokus, bukan pada generalisasi keseluruhan narasi 

kerusakan Bani Israel dalam Al-Qur’an. Sumber data primer penelitian ini berupa kitab-kitab tafsir yang 

dipilih secara purposif untuk merepresentasikan dua corak penafsiran yang berbeda, yaitu tafsir klasik dan 

tafsir kontemporer. Tafsir klasik direpresentasikan oleh Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān karya 

Imam al-Ṭabari (w. 310 H), yang menekankan pendekatan riwayah dan kronologi historis, serta Tafsīr al-

Qur’ān al-‘Aẓīm karya Ibn Kathir (w. 774 H), yang menonjolkan kritik sanad, seleksi riwayat, dan sikap 

kehati-hatian terhadap Israiliyyat. Adapun tafsir kontemporer direpresentasikan oleh Fī Ẓilāl al-Qur’ān 

karya Sayyid Quthb (w. 1966 M), yang menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan penekanan pada dimensi 

sosial dan refleksi kontekstual, serta Tafsīr asy-Sya‘rāwī karya Syekh Mutawalli asy-Sya‘rāwī (w. 1998 

M), yang memadukan analisis linguistik, spiritual, dan pembacaan terhadap realitas sosial modern. 

Pemilihan mufasir tersebut didasarkan pada otoritas keilmuan, pengaruhnya dalam tradisi tafsir, serta 

ketersediaan pembahasan eksplisit terhadap Surah Al-Isra’ ayat 4–7. 

Klasifikasi tafsir klasik dan kontemporer dalam penelitian ini dibangun berdasarkan periode 

historis mufasir serta kecenderungan metodologis yang digunakan dalam menafsirkan ayat. Tafsir klasik 

dicirikan oleh penekanan pada transmisi riwayat, penggunaan atsar, dan rekonstruksi sejarah masa 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsīr Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282) 

Muqoddam Cholil 

  

Dua Fasad Bani Israel...273  

lampau, sedangkan tafsir kontemporer dicirikan oleh upaya mengaitkan teks Al-Qur’an dengan konteks 

sosial dan intelektual mufasir pada zamannya. Klasifikasi ini digunakan sebagai kategori analisis untuk 

membaca pergeseran orientasi dan kerangka penafsiran, bukan sebagai dikotomi normatif yang bersifat 

mutlak. Kategori analisis dalam penelitian ini disusun secara tematik berdasarkan pembacaan awal 

terhadap teks tafsir dan difokuskan pada beberapa aspek utama, yaitu pemaknaan istilah fasād dan 

fasādain, identifikasi peristiwa atau bentuk kerusakan pertama dan kedua, konstruksi pelaku serta objek 

kerusakan dalam narasi tafsir, dan cara mufasir mengaitkan ayat dengan konteks historis atau sosial 

tertentu. Kategori-kategori tersebut diterapkan secara konsisten pada seluruh sumber tafsir yang dianalisis 

untuk memungkinkan perbandingan sistematis antar-mufasir dan antar-corak tafsir. 

Pendekatan hermeneutis yang digunakan dalam penelitian ini adalah hermeneutika kontekstual, 

dengan menempatkan penafsiran mufasir dalam horizon historis, sosial, dan intelektual masing-masing. 

Analisis dilakukan dengan membaca teks Al-Qur’an dan tafsir secara simultan bersama konteks 

penafsirannya, sehingga perbedaan hasil tafsir dipahami sebagai konsekuensi dari perbedaan konteks dan 

kerangka metodologis mufasir, bukan semata-mata sebagai perbedaan pendapat individual. Analisis data 

dilakukan melalui pembacaan kritis dan komparatif terhadap teks tafsir dengan menempatkan hasil 

penafsiran mufasir klasik dan kontemporer ke dalam kategori analisis yang telah ditetapkan. 

Perbandingan difokuskan pada persamaan dan perbedaan cara mufasir memahami konsep dua kali 

kerusakan Bani Israel, serta pada pola pergeseran makna yang muncul ketika ayat dibaca dalam konteks 

sejarah dan sosial yang berbeda. Hasil perbandingan tersebut kemudian diinterpretasikan untuk 

menyingkap dinamika perkembangan tafsir Al-Qur’an dalam merespons perubahan konteks zaman. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Landasan Tekstual Dua Kali Kerusakan Bani Israel dalam Surah Al-Isra’ Ayat 4–7 

Pembahasan mengenai konsep dua kali kerusakan Bani Israel dalam Surah Al-Isra’ ayat 4–7 perlu 

diawali dengan pemaparan landasan tekstual ayat-ayat tersebut secara utuh. Landasan tekstual ini penting 

untuk menegaskan bahwa penafsiran mufasir, baik klasik maupun kontemporer, berpijak pada struktur 

naratif Al-Qur’an yang jelas, sistematis, dan saling berkaitan antara satu ayat dengan ayat lainnya. Surah Al-

Isra’ ayat 4–7 membentuk satu kesatuan wacana ( unity of discourse ) yang menggambarkan ketetapan ilahi, 

realisasi hukuman, pemulihan kondisi, dan pengulangan kerusakan oleh Bani Israel. Allah Swt. berfirman: 

 

ناَ إِلََٰ بَنِِ إِسْرَائيِلَ فِ الْكِتَابِ لتَُ فْسِدُنَّ فِ الَْْرْضِ مَرَّتَيِْْ وَلتََ عْلُنَّ عُلُوًّا كَبِيراً  وَقَضَي ْ
“Dan telah Kami tetapkan terhadap Bani Israel dalam Kitab itu: ‘Sungguh kamu akan membuat 

kerusakan di bumi dua kali dan pasti kamu akan menyombongkan diri dengan kesombongan yang besar.’” 

(QS. Al-Isra’ [17]: 4) Ayat ini menjadi fondasi utama konsep dua kali kerusakan (fasādain) Bani Israel. 

Frasa wa qaḍaynā ilā Banī Isrā’īla fī al-kitāb menunjukkan bahwa ketetapan tersebut telah diberitahukan 

sebelumnya kepada Bani Israel dalam kitab mereka, yaitu Taurat. Hal ini menegaskan bahwa kerusakan 

yang dimaksud bukanlah kejadian spontan atau tanpa peringatan, melainkan bagian dari sunnatullah yang 

telah disampaikan melalui wahyu terdahulu. Kata kerja latu f’sidunna dalam bentuk penegasan ( tawkīd ) 

mengindikasikan kepastian terjadinya kerusakan tersebut, bukan sekadar kemungkinan. Selanjutnya, Allah 

Swt. menjelaskan realisasi hukuman atas kerusakan pertama: 

يََرِۚ  وكََ  انَ وَعْدًا مَفْعُولًَ فإَِذَا جَاءَ وَعْدُ أوُلََهُُاَ بَ عَثْ نَا عَليَْكُمْ عِبَادًا لنََا أُولِ بََْسٍ شَدِيدٍ فَجَاسُوا خِلََلَ الدِ   
“Maka apabila datang saat pelaksanaan janji yang pertama, Kami bangkitkan terhadap kamu hamba-

hamba Kami yang mempunyai kekuatan yang sangat besar, lalu mereka merajalela di kampung-kampung; 

dan itulah janji yang pasti terlaksana.” (QS. Al-Isra’ [17]: 5) Ayat ini memperlihatkan bahwa hukuman atas 

kerusakan pertama tidak datang secara langsung dari Allah Swt., melainkan melalui perantaraan ‘ibādan 

lanā (hamba-hamba Kami) yang memiliki kekuatan militer dan politik. Ungkapan ini bersifat umum dan 

tidak menyebutkan identitas kelompok tertentu, sehingga membuka ruang penafsiran historis di kalangan 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsīr Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282) 

Muqoddam Cholil 

  

Dua Fasad Bani Israel...274  

mufasir. Frasa fa-jāsū khilāla ad-diyār menggambarkan bentuk hukuman yang bersifat menyeluruh, yaitu 

penyerbuan dan perusakan wilayah pemukiman Bani Israel sebagai konsekuensi dari pembangkangan 

mereka. 

Setelah hukuman pertama, Al-Qur’an menegaskan adanya fase pemulihan dan kesempatan kedua 

bagi Bani Israel: 

 ثَُُّ رَدَدْنََ لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأمَْدَدْنََكُمْ بَِمَْوَالٍ وَبنَِيَْ وَجَعَلْناَكُمْ أَكْثَ رَ نفَِيراً
“Kemudian Kami kembalikan kepada kamu kemenangan atas mereka, dan Kami membantu kamu 

dengan harta dan anak-anak, serta Kami jadikan kamu kelompok yang lebih besar.” 

(QS. Al-Isra’ [17]: 6) Ayat ini menunjukkan bahwa hukuman ilahi tidak bersifat final dan meniadakan 

harapan. Sebaliknya, Allah Swt. memberikan kesempatan bagi Bani Israel untuk bangkit kembali melalui 

pemulihan kekuatan ekonomi, demografi, dan sosial. Namun, pemulihan ini mengandung implikasi moral 

bahwa kekuatan yang diberikan seharusnya digunakan untuk ketaatan, bukan untuk mengulangi kerusakan 

sebelumnya. Prinsip tanggung jawab moral tersebut ditegaskan dalam ayat berikutnya: 
وُا مَا إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ لِْنَْ فُسِكُمْۖ  وَإِنْ أَسَأْتُُْ فَ لَهَاۚ  فإَِذَا جَاءَ وَعْدُ الْْخِرَةِ ليَِسُوءُوا وُجُوهَ  كُمْ وَليَِدْخُلُوا الْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَليُِ تَبِّ 

 عَلَوْا تَ تْبِيراً
“Jika kamu berbuat baik, maka kebaikan itu untuk dirimu sendiri; dan jika kamu berbuat jahat, maka 

kejahatan itu pun kembali kepada dirimu sendiri. Maka apabila datang janji yang terakhir, (Kami datangkan 

musuhmu) untuk membuat wajah-wajahmu menjadi muram, dan agar mereka masuk ke dalam Masjid 

sebagaimana mereka memasukinya pada kali pertama, dan untuk menghancurkan apa saja yang mereka 

kuasai sehancur-hancurnya. (QS. Al-Isra’ [17]: 7) 

Ayat ini berfungsi sebagai kesimpulan normatif dari rangkaian kisah dua kali kerusakan Bani Israel. 

Prinsip in aḥsantum aḥsantum li-anfusikum menegaskan hukum kausalitas moral dalam Al-Qur’an, bahwa 

kebaikan dan keburukan manusia akan kembali kepada pelakunya sendiri. Hukuman kedua digambarkan 

lebih tegas dan total, dengan masuknya musuh ke tempat suci dan penghancuran simbol-simbol kekuasaan 

Bani Israel. Secara tekstual, Surah Al-Isra’ ayat 4–7 membentuk satu kesatuan naratif yang utuh, dimulai 

dari ketetapan ilahi, realisasi hukuman pertama, pemulihan kondisi, hingga terjadinya kembali kerusakan 

dan hukuman kedua. Struktur teks ini menjadi landasan utama bagi mufasir dalam memahami konsep dua 

kali kerusakan Bani Israel sebagai peristiwa yang memiliki dimensi historis sekaligus pesan moral universal. 

Oleh karena itu, seluruh penafsiran terhadap ayat-ayat ini baik dalam tradisi tafsir klasik maupun 

kontemporer tidak dapat dilepaskan dari bangunan tekstual yang telah ditetapkan oleh Al-Qur’an itu sendiri. 

 

Penafsiran Mufasir Klasik terhadap Konsep Dua Kali Kerusakan Bani Israel dalam Surah Al-Isra’ 

Ayat 4–7 

Surah Al-Isra’ ayat 4–7 merupakan salah satu rangkaian ayat Al-Qur’an yang secara eksplisit 

mengisahkan hubungan antara perilaku kolektif Bani Israel dan konsekuensi historis yang mereka alami. 

Dalam ayat keempat, Allah Swt. menegaskan ketetapan-Nya kepada Bani Israel bahwa mereka akan 

melakukan dua kali kerusakan besar di muka bumi (fasādain kabīrain) dan akan berlaku sewenang-

wenang dengan kesombongan yang melampaui batas. Narasi ini kemudian dilanjutkan dengan penjelasan 

tentang datangnya hukuman atas kerusakan pertama dan kedua, serta pemulihan kondisi Bani Israel 

setelah hukuman pertama sebelum kembali melakukan kerusakan berikutnya. Struktur ayat-ayat ini 

menunjukkan pola sebab-akibat yang menjadi ciri utama pembacaan mufasir klasik terhadap kisah Bani 

Israel. 

Mufasir klasik umumnya memahami konsep fasād dalam ayat ini sebagai bentuk pembangkangan 

kolektif terhadap perintah Allah, yang terwujud dalam tindakan kekerasan, kezaliman, dan pelanggaran 

perjanjian ilahi. Dalam Jāmi‘ al-Bayān, Imam ath-Ṭabari menafsirkan fasād sebagai perbuatan durhaka 

yang bersifat nyata dan historis, bukan simbolik atau metaforis. Ath-Ṭabari mengaitkan kerusakan 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsīr Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282) 

Muqoddam Cholil 

  

Dua Fasad Bani Israel...275  

pertama dengan tindakan Bani Israel yang membunuh para nabi dan menolak ajaran Taurat, sementara 

kerusakan kedua dipahami sebagai pengulangan pola pembangkangan yang sama setelah mereka kembali 

memperoleh kekuatan dan kemakmuran. Dalam menjelaskan hal ini, ath-Ṭabari mengemukakan berbagai 

riwayat dari sahabat dan tabi‘in, yang menggambarkan kehancuran Bait al-Maqdis dan penindasan yang 

dialami Bani Israel sebagai konsekuensi dari kerusakan tersebut. 

Pendekatan ath-Ṭabari sangat menekankan kronologi sejarah dan transmisi riwayat. Ia tidak 

berusaha menafsirkan ayat ini di luar kerangka peristiwa yang telah terjadi, melainkan memosisikan 

Surah Al-Isra’ ayat 4–7 sebagai pengingat atas siklus sejarah Bani Israel yang berulang. Dalam konteks 

ini, frasa “fa-idhā jā’a wa‘du ūlāhumā” dipahami sebagai rujukan pada realisasi hukuman pertama dalam 

sejarah, yang menurut sebagian riwayat terjadi melalui penyerangan oleh kekuatan asing sebagai 

instrumen hukuman ilahi. Ath-Ṭabari mencatat adanya perbedaan pendapat di kalangan ulama awal 

mengenai identitas pelaku hukuman tersebut, tetapi ia tidak menjadikannya sebagai titik perdebatan 

teologis, melainkan sebagai bagian dari rekonstruksi sejarah berdasarkan riwayat yang tersedia. 

Ibn Katsir dalam Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm memiliki kecenderungan yang sejalan dengan ath-

Ṭabari, tetapi dengan penekanan yang lebih kuat pada seleksi dan kritik riwayat. Ibn Katsir mengafirmasi 

bahwa dua kali kerusakan Bani Israel merujuk pada peristiwa-peristiwa historis yang telah terjadi, bukan 

nubuat spekulatif tentang masa depan. Ia menekankan bahwa penyebab utama kerusakan tersebut adalah 

pembunuhan para nabi, pengingkaran terhadap perintah Allah, dan sikap angkuh ketika memperoleh 

kekuasaan. Dalam menafsirkan ayat keenam, Ibn Katsir menyoroti frasa “thumma radadnā lakum al-

karrata ‘alayhim” sebagai bukti bahwa Allah memberikan kesempatan kedua kepada Bani Israel untuk 

memperbaiki diri, tetapi kesempatan tersebut justru disalahgunakan hingga melahirkan kerusakan 

berikutnya. 

Dalam pembahasan hadis dan riwayat pendukung, Ibn Katsir menunjukkan sikap kehati-hatian 

terhadap kisah-kisah Israiliyyat. Ia mencantumkan sejumlah riwayat yang menjelaskan latar historis 

kehancuran Bani Israel, tetapi pada saat yang sama mengingatkan bahwa tidak semua riwayat tersebut 

memiliki sanad yang kuat. Sikap ini mencerminkan kecenderungan tafsir klasik yang berupaya menjaga 

keseimbangan antara penggunaan sumber sejarah dan kehati-hatian metodologis. Dengan demikian, 

pemaknaan fasādain dalam tafsir Ibn Katsir tetap berada dalam koridor sejarah yang telah berlalu, tanpa 

memperluas makna ayat ke konteks di luar cakupan teks dan riwayat. 

Baik ath-Ṭabari maupun Ibn Katsir juga menekankan bahwa kisah dua kali kerusakan Bani Israel 

memiliki fungsi moral dan didaktik bagi umat Islam. Ayat ketujuh Surah Al-Isra’ dipahami sebagai 

penegasan prinsip keadilan ilahi yang bersifat universal, bahwa kebaikan dan keburukan manusia akan 

kembali kepada dirinya sendiri. Prinsip ini sejalan dengan ayat-ayat lain dalam Al-Qur’an yang 

menegaskan bahwa kehancuran suatu kaum bukanlah akibat faktor eksternal semata, melainkan 

konsekuensi dari perilaku mereka sendiri, sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Isra’ [17]:7 dan QS. Al-

An‘ām [6]:165. Dengan demikian, kisah Bani Israel dalam tafsir klasik tidak dimaksudkan untuk 

menunjuk aktor tertentu di luar konteks sejarahnya, melainkan sebagai cermin moral bagi umat manusia 

secara umum. 

Secara keseluruhan, penafsiran mufasir klasik terhadap Surah Al-Isra’ ayat 4–7 menunjukkan pola 

pemahaman yang bersifat retrospektif dan historis. Konsep dua kali kerusakan dipahami sebagai 

rangkaian peristiwa nyata yang telah terjadi dalam sejarah Bani Israel, dengan penekanan pada sebab-

sebab moral dan religius yang melatarbelakanginya. Tafsir klasik tidak mengaitkan ayat-ayat ini dengan 

peristiwa di luar horizon sejarah yang mereka pahami, serta tidak menjadikannya sebagai dasar untuk 

spekulasi eskatologis atau pembacaan kontekstual terhadap realitas masa depan. Pola inilah yang 

kemudian menjadi titik pijak penting dalam membandingkan penafsiran klasik dengan tafsir kontemporer 

pada bagian selanjutnya. 

Kerangka Historis Penafsiran Mufasir Klasik terhadap Dua Kali Kerusakan Bani Israel 

Mufasir klasik secara umum menempatkan peristiwa dua kali kerusakan (fasādain) Bani Israel 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsīr Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282) 

Muqoddam Cholil 

  

Dua Fasad Bani Israel...276  

sebagaimana disebutkan dalam Surah Al-Isra’ ayat 4–7 dalam konteks sejarah pra-Islam. Penafsiran ini 

didasarkan pada pemahaman bahwa Al-Qur’an sedang merekonstruksi kembali sejarah moral dan sosial 

Bani Israel sebagai umat terdahulu yang telah menerima wahyu, namun berulang kali melakukan 

pembangkangan dan tindakan melampaui batas. Allah Swt. berfirman: 

 

ناَ إِلََٰ بَنِِ إِسْراَئيِلَ فِ الْكِتاَبِ لتَُ فْسِدُنَّ فِ الَْْرْضِ مَرَّتَيِْْ وَلتََ عْلُنَّ عُلُوًّا كَبِيراً  وَقَضَي ْ
“Dan telah Kami tetapkan terhadap Bani Israel dalam Kitab itu: ‘Sungguh kamu akan membuat 

kerusakan di bumi dua kali dan pasti kamu akan menyombongkan diri dengan kesombongan yang 

besar.’” (QS. Al-Isra’ [17]: 4) 

Ayat ini dipahami oleh mufasir klasik sebagai ketetapan ilahi yang telah diberitakan sebelumnya 

kepada Bani Israel dalam kitab mereka, yaitu Taurat. Imam Ibn Katsir menjelaskan bahwa ayat tersebut 

menunjukkan adanya pemberitahuan Allah Swt. tentang penyimpangan besar yang akan dilakukan Bani 

Israel, berupa tindakan sewenang-wenang, pembangkangan terhadap perintah Allah, serta kezaliman 

terhadap para nabi dan manusia lainnya. Kerusakan tersebut tidak dipahami secara abstrak, melainkan 

dikaitkan dengan peristiwa sejarah konkret yang telah terjadi. Dalam tafsir Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy 

al-Qur’ān, Imam ath-Ṭabari (w. 310 H) meriwayatkan sejumlah atsar yang menjelaskan bentuk 

kerusakan pertama dan kedua yang dilakukan oleh Bani Israel. Salah satu riwayat yang dinukilkannya 

menyebutkan: 

ثَنِِ مُوسَى بْنُ هَارُونَ، قاَلَ: ثَ ناَ عَمْرُو بْنُ حَََّادَ، قاَلَ: ثَ ناَ أَسْباَطُ، عَنِ السُّدِ يِ ، عَنْ أَبِ صَا لِحٍ، وَعَنْ أَبِ مَالِكٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ،  حَدَّ
َ عَهِدَ إِلََ بَنِِ إِسْراَئيِلَ فِ الت َّوْراَةِ لتَُ فْسِدُنَّ فِ  الَْْرْضِ مَرَّتَيِْْ، فَكَانَ أَوَّلُ الْفَسَادَيْنِ قَ تْلَ زكََريََّ وَعَنْ مُرَّةَ، عَنْ عَبْدِ اللََِّّ، قاَلَ: إِنَّ اللََّّ … 

 

Riwayat ini menegaskan bahwa kerusakan pertama Bani Israel ditandai dengan pembunuhan Nabi 

Zakaria ‘alaihissalam. Sebagai balasan atas tindakan tersebut, Allah Swt. mengutus seorang raja dari 

kalangan Nabatea yang dikenal dengan nama Shanhabin untuk menundukkan dan menghukum mereka. 

Riwayat lain yang juga dinukil oleh ath-Ṭabari dari Ibn Zayd menyebutkan: 

 

اللََُّّ  سَلَّطَ   ، زكََريََّ بْنِ  وَيََْيََ  زكََريََّ  قَ تْلَ  مَرَّتَيِْْ  الَْْرْضِ  فِ  يُ فْسِدُونَ  الَّذِي  إِفْسَادُهُمُ  عَليَْهِمْ كَانَ  وَسَلَّطَ  الَْْكْتاَفِ…  ذَا  سَابوُرَ  عَليَْهِمْ   
 بُُْتَ نَصَّرَ مِنْ قَ بْلِ يََْيََ 

Menurut riwayat ini, kerusakan pertama dan kedua dikaitkan dengan pembunuhan dua nabi, yakni 

Nabi Zakaria dan Nabi Yahya ‘alaihimassalam. Atas kerusakan tersebut, Allah Swt. menguasakan musuh-

musuh mereka, di antaranya Sabur Dza al-Aktaf dari Persia dan Nebukadnezar (Bukhtanashar), yang 

menghancurkan negeri mereka dan merendahkan kehormatan Bani Israel. Meskipun demikian, ath-Ṭabari 

juga mencantumkan riwayat lain yang dinisbatkan kepada Huzaifah ibn al-Yaman ra, yang 

menggambarkan hukuman terhadap Bani Israel secara naratif dan berlebihan. Riwayat tersebut 

menyebutkan: 

ُ عَليَْهِمْ مَلِكَ فاَرِسَ   …َ  بُُْتَ نَصَّر إِنَّ بَنِِ إِسْراَئيِلَ لَمَّا اعْتَدَوْا فِ السَّبْتِ، وَقَ تَ لُوا الْْنَبْيِاَءَ، بَ عَثَ اللََّّ

Namun, para ulama hadis dan tafsir menilai riwayat ini sebagai hadis palsu (maudū‘). Imam al-

Mizzi secara tegas menyatakan bahwa riwayat Huzaifah tersebut tidak dapat dipertanggungjawabkan 

secara sanad maupun matan, karena mengandung unsur cerita berlebihan yang tidak sesuai dengan kaidah 

periwayatan yang sahih. Kritik ini menunjukkan bahwa tidak semua riwayat yang beredar dalam tafsir 

klasik diterima tanpa seleksi. Ibnu Katsir (w. 774 H) secara khusus mengkritik kecenderungan 

memasukkan riwayat-riwayat isra’iliyyat dalam penafsiran ayat-ayat ini. Ia menyatakan keheranannya 

mengapa riwayat-riwayat yang lemah dan palsu tetap dicantumkan, meskipun dengan sanad. Menurut Ibn 

Katsir, Al-Qur’an telah cukup menjelaskan bahwa setiap kali Bani Israel melakukan kerusakan dan 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsīr Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282) 

Muqoddam Cholil 

  

Dua Fasad Bani Israel...277  

pembangkangan, Allah Swt. menguasakan atas mereka musuh-musuh yang menghancurkan negeri 

mereka, memasuki rumah-rumah mereka, dan merendahkan kehormatan mereka sebagai balasan atas 

pembunuhan terhadap para nabi dan ulama mereka. Pandangan ini ia sandarkan pada atsar Sa‘id ibn al-

Musayyib dan pemahaman umum terhadap sunnatullah dalam sejarah umat-umat terdahulu. Demikian, 

penafsiran mufasir klasik terhadap dua kali kerusakan Bani Israel menunjukkan adanya kesepakatan 

substantif bahwa peristiwa tersebut terjadi sebelum Islam, meskipun terdapat perbedaan dalam detail 

historis, identifikasi pelaku, dan jenis hukuman yang ditimpakan. Perbedaan tersebut tidak dipahami 

sebagai kontradiksi prinsip, melainkan sebagai variasi riwayat yang berkembang dalam tradisi tafsir 

berbasis atsar dan sejarah. 

 

 

Penafsiran Mufasir Kontemporer terhadap Konsep Dua Kali Kerusakan Bani Israel dalam Surah 

Al-Isra’ Ayat 4–7 

Mufasir kontemporer menafsirkan Surah Al-Isra’ ayat 4–7 dengan kerangka yang berbeda dari 

mufasir klasik. Jika tafsir klasik cenderung memusatkan perhatian pada rekonstruksi historis peristiwa 

dan identifikasi aktor masa lampau, tafsir kontemporer lebih menekankan dimensi makna yang 

berkelanjutan (continuity of meaning) serta relevansi etis-sosial ayat dalam lintasan sejarah manusia. 

Pergeseran ini tidak berarti menafikan makna historis ayat, tetapi memperluas horizon penafsiran dari 

peristiwa tunggal menuju pola berulang (recurring patterns) dalam relasi antara kekuasaan, 

kesombongan, dan kerusakan sosial. Dalam kerangka ini, konsep dua kali kerusakan (fasādain) tidak 

selalu dipahami sebagai dua peristiwa historis yang sepenuhnya tertutup di masa lalu, melainkan sebagai 

dua fase besar penyimpangan kolektif yang tunduk pada hukum moral Ilahi. Pendekatan semacam ini 

tampak jelas dalam tafsir Sayyid Quthb dan Syekh Mutawalli asy-Sya‘rawi, yang menjadi representasi 

tafsir kontemporer dalam penelitian ini. 

Sayyid Quthb, dalam Fī Ẓilāl al-Qur’ān, memahami Surah Al-Isra’ ayat 4–7 sebagai bagian dari 

sunnatullah dalam sejarah umat manusia. Ia tidak memusatkan perhatian pada penentuan kronologi detail 

tentang siapa pelaku kerusakan pertama dan kedua, melainkan pada watak kerusakan itu sendiri. Menurut 

Quthb, fasād dalam ayat ini mencakup bentuk-bentuk penyimpangan struktural: kesombongan kolektif, 

penyalahgunaan kekuasaan, pelanggaran terhadap nilai keadilan, serta penindasan terhadap pihak lain. 

Karena itu, dua kali kerusakan dipahami sebagai dua momentum besar ketika suatu komunitas mencapai 

puncak penyimpangan moral dan sosialnya, sehingga memicu intervensi Ilahi melalui mekanisme sejarah. 

Penafsiran ini berangkat dari penekanan Quthb terhadap relasi antara teks dan realitas sosial. Ia 

membaca frasa  ِالْْ رْض فيِ  تفُْسِدنَُّ   sebagai pernyataan kepastian tentang kecenderungan manusia ketika  ل 

kekuasaan dilepaskan dari nilai ketuhanan. Oleh karena itu, Quthb tidak mengurung ayat pada satu 

episode sejarah tertentu, melainkan memahaminya sebagai peringatan yang berlaku lintas zaman. 

Pendekatan ini selaras dengan kecenderungan tafsir kontemporer yang memandang Al-Qur’an sebagai 

teks petunjuk yang terus berdialog dengan realitas sosial, bukan sekadar dokumen sejarah. Sementara itu, 

Syekh Mutawalli asy-Sya‘rawi menampilkan pendekatan yang lebih linguistik dan reflektif dalam 

menafsirkan ayat-ayat ini. Perhatiannya terhadap pemilihan diksi Al-Qur’an seperti penggunaan kata  ق ض يْن ا

ائيِل   إسِْر  ب نيِ  همُ ا  dan struktur temporal dalam ayat   إلِ ىٰ  أُولَ  عْدُ  و  اء   ج   mengarahkan penafsiran pada makna ف إذِ ا 

prosesual, bukan finalitas sejarah. Asy-Sya‘rawi menegaskan bahwa kata qaḍaynā tidak selalu 

menunjukkan penutupan peristiwa, tetapi penetapan hukum Ilahi yang dapat terealisasi berulang sesuai 

kondisi manusia. 

Dalam pandangan asy-Sya‘rawi, dua kali kerusakan merepresentasikan siklus moral: ketika suatu 

kaum melampaui batas (‘ulūwan kabīrā), maka respons Ilahi akan hadir melalui aktor-aktor sejarah yang 

menjalankan fungsi korektif. Penekanan ini menggeser fokus dari “siapa yang dihukum” menuju 

“mengapa hukuman itu terjadi.” Dengan demikian, ayat tidak dibaca sebagai legitimasi atas peristiwa 

tertentu, melainkan sebagai cermin untuk membaca relasi antara kekuasaan, etika, dan tanggung jawab 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsīr Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282) 

Muqoddam Cholil 

  

Dua Fasad Bani Israel...278  

manusia. Pendekatan mufasir kontemporer juga tampak dalam cara mereka memposisikan hadis-hadis 

yang berkaitan dengan konflik akhir zaman. Hadis tentang pertarungan antara kaum Muslim dan Yahudi, 

seperti riwayat dari Abu Hurairah dalam Ṣaḥīḥ Muslim, tidak dipahami sebagai peta politik literal yang 

harus diterapkan secara ahistoris. Sebaliknya, hadis-hadis tersebut dibaca sebagai bagian dari narasi 

eskatologis yang menekankan kemenangan nilai kebenaran atas kezaliman, bukan sebagai legitimasi 

untuk menggeneralisasi atau memutlakkan identitas kelompok tertentu di luar konteks etis dan 

teologisnya. 

Dengan demikian, tafsir kontemporer cenderung bersikap lebih berhati-hati dalam mengaitkan 

ayat-ayat Surah Al-Isra’ dengan peristiwa aktual. Keterkaitan antara teks dan realitas dipahami sebagai 

relasi reflektif, bukan identifikatif. Artinya, realitas modern dapat dibaca dalam cahaya ayat, tetapi ayat 

tidak direduksi menjadi pembenaran tunggal atas realitas tersebut. Sikap ini membedakan tafsir 

kontemporer akademik dari wacana ideologis atau politis yang sering menggunakan ayat sebagai 

legitimasi langsung. Secara keseluruhan, penafsiran mufasir kontemporer terhadap konsep dua kali 

kerusakan Bani Israel dalam Surah Al-Isra’ ayat 4–7 menunjukkan pergeseran orientasi dari rekonstruksi 

sejarah menuju analisis moral dan sosial. Dua kali kerusakan tidak dipahami semata sebagai peristiwa 

masa lalu, tetapi sebagai pola penyimpangan yang dapat muncul kembali ketika prinsip keadilan dan 

ketundukan kepada nilai Ilahi diabaikan. Dengan pendekatan ini, tafsir kontemporer berupaya menjaga 

keseimbangan antara kesetiaan pada teks dan kesadaran terhadap kompleksitas konteks sejarah manusia. 

 

Realitas Kerusakan Kedua Bani Israel pada Abad ke-20 dan ke-21 dalam Perspektif Ulama 

Kontemporer 

Penafsiran mufasir klasik terhadap Surah Al-Isra’ ayat 4–7 secara umum menempatkan dua kali 

kerusakan Bani Israel sebagai peristiwa historis yang telah terjadi sebelum datangnya Islam. Penafsiran 

tersebut sepenuhnya dapat dipahami dalam konteks epistemologis dan historis zamannya. Namun, ulama 

dan mufasir kontemporer menghadapi realitas sejarah baru yang tidak dialami oleh mufasir klasik, 

khususnya terkait konflik Palestina–Israel yang berlangsung sejak pertengahan abad ke-20 hingga abad 

ke-21. Oleh karena itu, sebagian mufasir kontemporer berupaya membaca ulang konsep fasādain dengan 

mempertimbangkan perkembangan sejarah modern tanpa melepaskan diri dari kerangka tekstual Al-

Qur’an. Sejak tahun 1947, tepat setelah Inggris menyerahkan mandat Palestina, berdirinya negara Israel 

memicu rangkaian konflik bersenjata, pengusiran massal, dan pendudukan wilayah yang secara sistematis 

menimpa bangsa Palestina. Peristiwa al-Nakbah (1948) menjadi titik awal dari krisis kemanusiaan yang 

berkepanjangan, ditandai dengan pembantaian, perampasan tanah, dan pengungsian jutaan rakyat 

Palestina. Konflik ini terus berlanjut hingga abad ke-21, dengan eskalasi kekerasan yang semakin masif, 

termasuk kehancuran luas di Jalur Gaza akibat serangan militer berkepanjangan yang memuncak dalam 

peristiwa yang dikenal sebagai Ṭūfān al-Aqṣā (2023–2025). Realitas ini mendorong sebagian ulama 

kontemporer untuk mempertanyakan apakah kerusakan tersebut dapat dipahami sebagai manifestasi 

lanjutan dari kerusakan kedua Bani Israel yang disebutkan dalam Al-Qur’an.  

Landasan utama pembacaan ini kembali merujuk pada firman Allah Swt.: 

 

ناَ إِلََٰ بَنِِ إِسْراَئيِلَ فِ الْكِتاَبِ لتَُ فْسِدُنَّ فِ الَْْرْضِ مَرَّتَيِْْ وَلتََ عْلُنَّ عُلُوًّا كَبِيراً  وَقَضَي ْ
“Dan telah Kami tetapkan terhadap Bani Israel dalam Kitab itu: ‘Sungguh kamu akan membuat kerusakan 

di bumi dua kali dan pasti kamu akan menyombongkan diri dengan kesombongan yang besar.’” (QS. Al-

Isra’ [17]: 4) 

Sebagian ulama kontemporer memberikan perhatian khusus pada aspek kebahasaan ayat ini, 

terutama penggunaan huruf ilā dalam frasa wa qaḍaynā ilā Banī Isrā’īla. Mereka menilai bahwa 

penggunaan ilā menunjukkan makna penyampaian ketetapan atau pemberitahuan ilahi, bukan penegasan 

bahwa seluruh rangkaian peristiwa kerusakan telah selesai terjadi di masa lalu. Berbeda dengan kata ‘alā 

yang dapat mengesankan finalitas atau penyelesaian, ilā dipahami sebagai indikasi bahwa ketetapan 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsīr Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282) 

Muqoddam Cholil 

  

Dua Fasad Bani Israel...279  

tersebut bersifat terbuka terhadap realisasi sejarah yang berkelanjutan. Dengan demikian, ayat ini tidak 

secara eksplisit menutup kemungkinan terjadinya manifestasi kerusakan Bani Israel pada fase sejarah 

yang lebih modern. Selain itu, bentuk fi‘il mudhāri‘ yang diperkuat dengan nūn at-tawkīd dalam lafaz latu 

f’sidunna juga dipahami sebagai penegasan akan terjadinya perbuatan tersebut, tanpa pembatasan waktu 

yang rigid. Berdasarkan kaidah kebahasaan Arab, bentuk ini memungkinkan makna keberlanjutan atau 

pengulangan, selama tidak terdapat dalil tekstual yang secara tegas membatasi periodisasinya. Oleh 

karena itu, sebagian mufasir kontemporer menilai bahwa realitas kerusakan yang terjadi pada abad ke-20 

dan ke-21 dapat dibaca sebagai kelanjutan dari pola historis yang telah digambarkan Al-Qur’an. 

Pembacaan ini juga dikaitkan dengan hadis Nabi Muhammad saw. yang diriwayatkan dari Abu 

Sa‘id al-Khudri ra: 

 ت َّبَ عْتُمُوهُمْ لتََ تَّبِعُنَّ سَنَنَ الَّذِينَ مِنْ قَ بْلِكُمْ شِبّْاً بِشِبٍّْ وَذِراَعًا بِذِراَعٍ حَتََّّ لَوْ دَخَلُوا فِ جُحْرِ ضَبٍ  لََ 
 ؟ قُ لْناَ: يََ رَسُولَ اللََِّّ، الْيَ هُودَ وَالنَّصَارَى؟ قاَلَ: فَمَنْ 

“Sungguh kalian akan mengikuti jalan orang-orang sebelum kalian sejengkal demi sejengkal dan 

sehasta demi sehasta, hingga seandainya mereka masuk ke lubang biawak, kalian pun akan 

mengikutinya.” Kami bertanya, “Wahai Rasulullah, apakah mereka itu Yahudi dan Nasrani?” Beliau 

menjawab, “Lantas siapa lagi?” (HR. Muslim no. 2669) 

Sebagian ulama memahami hadis ini sebagai isyarat bahwa pola sejarah umat-umat terdahulu 

termasuk Bani Israel akan terus berulang dalam bentuk yang berbeda, baik dari sisi perilaku, 

kesombongan kolektif, maupun dampak kerusakan sosial dan kemanusiaan. Dalam kerangka ini, konflik 

Palestina–Israel dipandang bukan sekadar persoalan politik modern, melainkan fenomena yang memiliki 

resonansi teologis dan moral sebagaimana digambarkan dalam Al-Qur’an. Namun demikian, ulama 

kontemporer yang berhati-hati menegaskan bahwa pembacaan ini bersifat ijtihādī, bukan penafsiran yang 

bersifat qat‘ī. Mereka mengingatkan bahwa Al-Qur’an tidak menyebutkan secara eksplisit nama tempat, 

waktu, maupun aktor modern tertentu dalam ayat-ayat tersebut. Oleh karena itu, realitas kerusakan yang 

terjadi pada abad ke-20 dan ke-21 lebih tepat dipahami sebagai aktualisasi nilai-nilai fasād—berupa 

penindasan, pembunuhan massal, perampasan hak, dan kesombongan kekuasaan—yang selaras dengan 

pola kerusakan Bani Israel sebagaimana digambarkan Al-Qur’an, tanpa harus membatasi maknanya pada 

satu peristiwa tunggal atau final. 

Dengan demikian, perspektif ulama kontemporer membuka ruang bagi pembacaan kontekstual 

Surah Al-Isra’ ayat 4–7 yang relevan dengan realitas modern, sekaligus tetap menjaga kehati-hatian 

metodologis agar tidak terjebak pada klaim tafsir yang bersifat politis, spekulatif, atau ahistoris. 

Pendekatan ini memperlihatkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya berbicara tentang masa lalu, tetapi juga 

menyediakan kerangka moral untuk membaca tragedi kemanusiaan yang terus berulang dalam sejarah 

manusia. 

 

Analisis Komparatif Penafsiran Mufasir Klasik dan Kontemporer terhadap Surah Al-Isra’ Ayat 4–

7 

Analisis komparatif terhadap penafsiran mufasir klasik dan kontemporer atas Surah Al-Isra’ ayat 

4–7 menunjukkan adanya perbedaan mendasar dalam orientasi metodologis, horizon historis, serta batas 

penarikan makna ayat. Perbedaan ini tidak semata-mata bersifat teknis, melainkan mencerminkan 

perubahan cara pandang dalam memahami relasi antara teks Al-Qur’an, sejarah umat terdahulu, dan 

realitas sosial umat Islam di berbagai periode (Al-Ṭabari, Jāmi‘ al-Bayān; Ibn Katsir, Tafsīr al-Qur’ān al-

‘Aẓīm). Mufasir klasik seperti ath-Ṭabari dan Ibn Katsir menempatkan Surah Al-Isra’ ayat 4–7 dalam 

kerangka rekonstruksi sejarah Bani Israel pra-Islam. Dua kali kerusakan (fasādain) dipahami sebagai 

peristiwa konkret yang telah terjadi dan selesai dalam lintasan sejarah, dengan penekanan pada 

pembangkangan moral dan religius Bani Israel, khususnya pembunuhan terhadap para nabi dan 

pelanggaran perjanjian ilahi (Al-Ṭabari; Ibn Katsir). Dalam kerangka ini, ayat-ayat tersebut berfungsi 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsīr Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282) 

Muqoddam Cholil 

  

Dua Fasad Bani Israel...280  

sebagai narasi retrospektif yang mengungkap sunnatullah dalam sejarah umat-umat terdahulu, sehingga 

makna ayat dibatasi pada peristiwa yang telah berlalu. 

Sebaliknya, mufasir kontemporer seperti Sayyid Quthb dan Muhammad Mutawalli asy-Sya‘rāwī 

membaca ayat-ayat tersebut dengan pendekatan yang lebih reflektif dan kontekstual. Mereka memandang 

bahwa narasi dua kali kerusakan Bani Israel tidak hanya merekam peristiwa masa lalu, tetapi juga 

menghadirkan pola moral dan sosial yang bersifat berulang (recurrent pattern) dalam sejarah manusia 

(Quthb, Fī Ẓilāl al-Qur’ān; Asy-Sya‘rāwī, Tafsīr asy-Sya‘rāwī). Dengan demikian, konsep fasād tidak 

dipersempit pada satu momen historis tertentu, melainkan dipahami sebagai kecenderungan struktural 

yang dapat muncul kembali dalam konteks kekuasaan dan dominasi modern. Perbedaan penafsiran ini 

juga tampak dalam cara kedua kelompok mufasir memaknai relasi antara teks dan konteks. Tafsir klasik 

berangkat dari asumsi bahwa makna ayat dapat dipahami secara utuh melalui riwayat, atsar, dan 

kronologi sejarah masa lalu. Konteks yang dipertimbangkan bersifat statis, yakni konteks umat terdahulu 

dan sebab turunnya ayat (Al-Ṭabari; Ibn Katsir). Sebaliknya, tafsir kontemporer memandang konteks 

sebagai horizon dinamis, yaitu interaksi berkelanjutan antara teks Al-Qur’an dan realitas sosial-politik 

umat Islam di setiap zaman (Quthb; Asy-Sya‘rāwī). 

Dari sisi metodologi, mufasir klasik menunjukkan ketergantungan yang kuat pada riwayat, 

termasuk penggunaan Israiliyyat sebagai bahan penjelas, meskipun dengan tingkat selektivitas yang 

berbeda. Ath-Ṭabari cenderung merekam berbagai riwayat yang beredar, sedangkan Ibn Katsir lebih kritis 

terhadap validitas sanad dan substansi riwayat tersebut (Ibn Katsir). Sebaliknya, mufasir kontemporer 

relatif mengurangi ketergantungan pada Israiliyyat dan lebih menekankan analisis kebahasaan, struktur 

narasi Al-Qur’an, serta pesan sosial dan moral ayat (Quthb). Meskipun terdapat perbedaan signifikan, 

tafsir klasik dan kontemporer memiliki titik temu mendasar. Keduanya sepakat bahwa dua kali kerusakan 

Bani Israel berkaitan erat dengan penyimpangan moral dan keagamaan, serta bahwa hukuman ilahi 

merupakan konsekuensi dari perbuatan manusia sendiri (al-jazā’ min jins al-‘amal) (Al-Ṭabari; Quthb). 

Kesepakatan ini menegaskan bahwa pesan utama Surah Al-Isra’ ayat 4–7 terletak pada prinsip keadilan 

ilahi dan hukum sebab-akibat dalam sejarah. 

Dengan demikian, analisis komparatif ini menunjukkan bahwa tafsir klasik dan kontemporer 

bersifat saling melengkapi. Tafsir klasik memberikan fondasi historis dan tekstual yang kuat, sedangkan 

tafsir kontemporer memperluas cakrawala makna ayat agar tetap relevan dalam membaca realitas sosial 

modern. Membaca Surah Al-Isra’ ayat 4–7 secara dialogis antara kedua pendekatan tersebut 

memungkinkan pemahaman yang lebih komprehensif dan kontekstual. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini mengkaji penafsiran Surah Al-Isra’ ayat 4–7 dengan fokus pada konsep dua kali 

kerusakan (fasādain) Bani Israel melalui pendekatan tafsir tematik-komparatif antara mufasir klasik dan 

mufasir kontemporer. Berdasarkan analisis tekstual, historis, dan komparatif, penelitian ini menghasilkan 

beberapa temuan utama sebagai berikut. Pertama, secara tekstual Surah Al-Isra’ ayat 4–7 menegaskan 

adanya ketetapan ilahi tentang dua kali kerusakan besar yang dilakukan Bani Israel, disertai pola sebab–

akibat yang jelas antara pembangkangan moral, kesombongan kolektif, dan datangnya hukuman Allah Swt. 

Struktur kebahasaan ayat terutama penggunaan kata kerja masa depan seperti latufsīdunna, fa-idzā jā’a, dan 

ba‘atsnā menunjukkan bahwa ayat-ayat ini mengandung dimensi historis sekaligus normatif yang terbuka 

untuk dibaca lintas zaman. Kedua, mufasir klasik seperti ath-Ṭabari dan Ibn Katsir secara umum 

menafsirkan dua kali kerusakan Bani Israel sebagai peristiwa historis yang telah terjadi sebelum Islam. 

Penafsiran mereka menekankan aspek retrospektif dengan bertumpu pada riwayat-riwayat dari sahabat dan 

tabi‘in, serta memosisikan fasād sebagai pembangkangan kolektif berupa pembunuhan para nabi, 

pelanggaran perjanjian ilahi, dan kesombongan politik. Perbedaan di antara mufasir klasik lebih bersifat 

pada detail historis dan identifikasi pelaku hukuman, bukan pada substansi makna ayat. Ketiga, mufasir 

kontemporer mengembangkan pembacaan yang lebih kontekstual terhadap Surah Al-Isra’ ayat 4–7. Dengan 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsīr Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282) 

Muqoddam Cholil 

  

Dua Fasad Bani Israel...281  

mempertimbangkan realitas sejarah modern, sebagian ulama kontemporer memahami bahwa kerusakan 

kedua Bani Israel belum sepenuhnya terwujud pada masa pra-Islam, melainkan menemukan manifestasi 

nyatanya pada abad ke-20 dan ke-21 melalui pendudukan, penjajahan, dan kekerasan sistematis yang 

dilakukan negara Israel terhadap bangsa Palestina. Penafsiran ini berpijak pada analisis kebahasaan ayat, 

kesinambungan tema sunnatullah dalam sejarah, serta realitas empirik yang terus berlangsung. Keempat, 

analisis komparatif menunjukkan bahwa perbedaan penafsiran antara mufasir klasik dan kontemporer 

bukanlah kontradiksi, melainkan refleksi dari perbedaan horizon historis dan konteks sosial masing-masing. 

Tafsir klasik berfungsi sebagai fondasi historis dan metodologis, sementara tafsir kontemporer berperan 

memperluas cakrawala makna ayat agar tetap relevan dengan dinamika zaman. Dengan demikian, 

penafsiran Al-Qur’an terbukti bersifat dinamis tanpa kehilangan pijakan tekstual dan prinsip-prinsip dasar 

tafsir. Kelima, penelitian ini menegaskan bahwa kisah dua kali kerusakan Bani Israel dalam Surah Al-Isra’ 

ayat 4–7 tidak dimaksudkan semata sebagai narasi historis, tetapi sebagai pelajaran moral universal tentang 

konsekuensi sosial dan historis dari kezaliman, kesombongan, dan pembangkangan kolektif terhadap nilai-

nilai ketuhanan. Prinsip bahwa kebaikan dan keburukan akan kembali kepada pelakunya menjadi pesan 

utama yang relevan lintas waktu dan komunitas. Secara keseluruhan, penelitian ini berkontribusi pada 

pengayaan kajian tafsir tematik dengan menunjukkan pentingnya pendekatan komparatif antara tafsir klasik 

dan kontemporer dalam memahami ayat-ayat Al-Qur’an yang memiliki dimensi historis dan aktual 

sekaligus. Penelitian ini terbatas pada analisis Surah Al-Isra’ ayat 4–7 dan belum membahas secara luas 

keterkaitan ayat-ayat tersebut dengan diskursus politik global atau hukum internasional. Oleh karena itu, 

penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji tema ini melalui pendekatan interdisipliner, seperti studi 

sejarah modern, ilmu politik, dan etika kemanusiaan, guna memperluas pemahaman terhadap relevansi Al-

Qur’an dalam konteks dunia kontemporer. 

Penelitian ini memiliki sejumlah keterbatasan. Pertama, objek kajian dibatasi pada Surah Al-Isra’ ayat 

4–7 sehingga tidak mencakup keseluruhan ayat Al-Qur’an yang membahas tema kerusakan (fasād) Bani 

Israel atau umat-umat terdahulu lainnya. Kedua, sumber tafsir yang dianalisis terbatas pada empat mufasir 

utama, sehingga belum merepresentasikan keseluruhan spektrum tafsir klasik maupun kontemporer. Ketiga, 

penelitian ini berfokus pada analisis teks tafsir dan tidak melibatkan pendekatan empiris atau kajian 

lapangan terkait resepsi masyarakat terhadap penafsiran ayat-ayat tersebut. 

Berdasarkan temuan dan keterbatasan tersebut, penelitian selanjutnya dapat memperluas objek kajian 

dengan memasukkan ayat-ayat lain yang membahas tema kerusakan dan kehancuran umat dalam Al-Qur’an 

untuk memperoleh gambaran yang lebih komprehensif. Selain itu, kajian lanjutan dapat melibatkan lebih 

banyak mufasir dari berbagai latar geografis dan aliran pemikiran, termasuk tafsir kontemporer di dunia 

Islam non-Arab. Penelitian mendatang juga berpeluang mengintegrasikan pendekatan studi resepsi tafsir 

atau analisis wacana untuk melihat bagaimana penafsiran Surah Al-Isra’ ayat 4–7 dipahami dan digunakan 

dalam konteks sosial yang berbeda. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abu Zayd, N. H. (2006). The dilemma of the literary approach to the Qur’an. Alif: Journal of 

Comparative Poetics, 26, 8–47. 

Arkoun, M. (2006). Rethinking Islam: Common questions, uncommon answers. Boulder: Westview Press. 

Brenner, M., & Frisch, S. (2003). Zionism: A short history. Princeton: Markus Wiener Publishers. 

Al-Bukhārī, M. b. Ismāʿīl. (2002). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār Ibn Kathīr. 

Donner, F. M. (2010). The Qur’an in recent scholarship: Challenges and desiderata. Bulletin of the School 

of Oriental and African Studies, 73(1), 29–50. 

Euben, R. L. (1999). Enemy in the mirror: Islamic fundamentalism and the limits of modern rationalism. 

Princeton: Princeton University Press. 

Firestone, R. (2001). Children of Israel in Islamic self-definition. Journal of the American Academy of 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsīr Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282) 

Muqoddam Cholil 

  

Dua Fasad Bani Israel...282  

Religion, 69(1), 1–23. 

Ghanim, H. (2009). Poetics of disaster: Nationalism, gender, and social change among Palestinian poets in 

Israel after Nakba. International Journal of Politics, Culture, and Society, 22(1), 23–39. 

https://doi.org/10.1007/s10767-009-9044-8 

Goldstone, R. (2009). Report of the United Nations fact-finding mission on the Gaza conflict. Geneva: 

United Nations Human Rights Council. 

Ibn Kathīr, I. b. ʿUmar. (1999). Tafsīr al-Qurʾān al-ʿAẓīm. Riyadh: Dār Ṭayyibah. 

Ibn Khaldūn, ʿA. b. Muḥammad. (2000). Dīwān al-mubtadaʾ wa al-khabar fī tārīkh al-ʿArab wa al-Barbar. 

Beirut: Dār al-Fikr. 

Levitt, M. (2006). Hamas: Politics, charity, and terrorism in the service of jihad. New Haven: Yale 

University Press. 

March, A. F. (2013). The Qur’an and politics: A survey of modern interpretations. Islamic Law and 

Society, 20(3), 221–252. 

Al-Mizzī, Y. b. ʿAbd al-Raḥmān. (1980). Tahdhīb al-kamāl fī asmāʾ al-rijāl (ʿA. Abū Ghuddah, Ed.). 

Beirut: Maktabah al-Maṭbūʿāt al-Islāmiyyah. 

Muḥammad Mutawallī al-Shaʿrāwī. (n.d.). Tafsīr al-Shaʿrāwī. Kairo: Akhbār al-Yawm. 

Muslim, b. al-Ḥajjāj. (2006). Ṣaḥīḥ Muslim. Beirut: Dār Ihyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. 

Neuwirth, A. (2010). Scripture, poetry, and the making of a community: Reading the Qur’an as a literary 

text. Oxford: Oxford University Press. 

Pink, J. (2010). Tradition and authority in Qur’anic exegesis. Journal of Qur’anic Studies, 12(1–2), 1–28. 

Pregill, M. (2007). Isrāʾīliyyāt, myth, and pseudo-history. Journal of Qur’anic Studies, 9(2), 1–33. 

Qutb, S. (2003). Fī ẓilāl al-Qurʾān. Kairo: Dār al-Shurūq. 

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. Chicago: University 

of Chicago Press. 

Reynolds, G. S. (2010). The Qur’an and its biblical subtext. London: Routledge. 

Saeed, A. (2006). Contextualizing the Qur’an: A framework for interpretation. Journal of Qur’anic 

Studies, 8(1), 1–23. 

Saeed, A. (2014). Rethinking ‘revelation’ as a precondition for rethinking hermeneutics. Journal of 

Qur’anic Studies, 16(1), 1–21. 

Saleh, W. (2004). Ibn Taymiyya and the rise of radical hermeneutics. Die Welt des Islams, 44(2), 173–

205. 

Al-Sakhāwī, M. b. ʿAbd al-Raḥmān. (1980). Al-mutakallimūn fī al-rijāl. Beirut: Maktabah al-Maṭbūʿāt al-

Islāmiyyah. 

Shalāḥ al-Khālidī. (1994). Ḥaqāʾiq Qurʾāniyyah ḥawla al-qaḍiyyah al-Filasṭīniyyah. London: al-Maktabah 

al-Waṭaniyyah. 

Sinai, N. (2012). When did the consonantal skeleton of the Qur’an reach closure? Bulletin of the School of 

Oriental and African Studies, 75(2), 273–292. 

Sinai, N. (2017). The Qur’an: A historical-critical introduction. Edinburgh: Edinburgh University Press. 

Al-Ṭabarī, M. b. Jarīr. (2001). Jāmiʿ al-bayān ʿan taʾwīl āy al-Qurʾān (ʿA. al-Turkī, Ed., Vol. 14). Kairo: 

Dār Hajar. 

Wild, S. (1996). Self-referentiality in the Qur’an. Wiesbaden: Harrassowitz. 

Az-Zamakhsharī, M. b. ʿUmar. (2009). Al-Kashshāf ʿan ḥaqāʾiq al-tanzīl (Vol. 3). Beirut: Dār al-Kutub al-

ʿIlmiyyah. 


