Institur: At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies B

6 (2), (2025) 270-282 AT-TAISIR

buwamd Mlakem o Tal @ 5000

Submitted: Agustus 2025, Accepted: Desember 2025, Published: Desember 2025

Dua Fasad Bani Israel: Analisis Komparatif Tafsir Klasik dan Kontemporer
atas Al-Isra’ 4-7

Mugoddam Cholil
STAI Dirosat Islamiyah Al-Hikmah Jakarta
Email: abufatih66@gmail.com

Abstrak

Surah Al-Isra’ ayat 4—7 memuat ketetapan ilahi tentang dua kali kerusakan (fasadain) yang dilakukan oleh Bani
Israel, yang dalam tradisi tafsir memunculkan perbedaan penafsiran, khususnya terkait penentuan makna kerusakan
kedua dan batasan konteks historisnya. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis serta membandingkan penafsiran
mufasir klasik dan mufasir kontemporer terhadap ayat-ayat tersebut guna menyingkap perbedaan horizon pemaknaan,
pendekatan metodologis, dan relevansi kontekstualnya. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis
kepustakaan (/ibrary research) dengan metode analisis komparatif tafsir yang diperkaya oleh kerangka hermeneutika
kontekstual. Sumber primer penelitian meliputi tafsir klasik, yaitu Jami‘ al-Bayan karya al-Tabari dan Tafsir al-
Qur’an al- ‘Azim karya Ibn Kathir, serta tafsir kontemporer, yaitu F7 Zilal al-Qur’an karya Sayyid Qutb dan Tafsir al-
Sya rawi karya Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa mufasir klasik cenderung
memahami dua kali kerusakan Bani Israel sebagai peristiwa historis yang telah terjadi sebelum diutusnya Nabi
Muhammad saw., dengan penekanan pada riwayat-riwayat sejarah dan pembacaan retrospektif terhadap teks.
Sebaliknya, mufasir kontemporer menafsirkan ayat-ayat tersebut melalui pembacaan kontekstual yang mengaitkan
konsep kerusakan kedua dengan realitas sosial-politik pasca kenabian, dengan tetap berpijak pada struktur
kebahasaan dan prinsip sunnatullah dalam sejarah. Temuan ini mengindikasikan adanya pergeseran paradigma tafsir
dari pendekatan historis-naratif menuju pendekatan kontekstual-hermeneutis, yang memperlihatkan dinamika
penafsiran Al-Qur’an dalam merespons perubahan konteks zaman tanpa melepaskan landasan tekstualnya.

Kata kunci: Bani Israel, fasad, tafsir klasik, tafsir kontemporer, analisis komparatif tafsir, Al-Isra’ 4—7.

Abstract

Surah Al-Isra’ verses 4—7 articulate a divine decree concerning two instances of corruption (fasadain) committed by
the Children of Israel, which has generated interpretive divergence within the tradition of Qur’anic exegesis,
particularly regarding the identification of the second corruption and its historical scope. This study aims to analyze
and compare the interpretations of classical and contemporary Qur’anic exegetes in order to examine differences in
interpretive horizons, methodological approaches, and contextual relevance. Employing a qualitative library-based
research design, this study applies a comparative tafsir method informed by a contextual hermeneutical framework.
Primary sources include classical exegesis Jami‘ al-Bayan by al-Tabari and Tafsir al-Qur’an al-‘Azim by Ibn
Kathir—as well as contemporary exegesis, namely F1 Zilal al-Qur’an by Sayyid Qutb and Tafsir al-Sya ‘rawi by
Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi. The findings indicate that classical exegetes predominantly interpret the two
instances of corruption as historical events that occurred prior to the mission of the Prophet Muhammad (peace be
upon him), relying heavily on transmitted reports and retrospective historical reconstruction. In contrast,
contemporary exegetes adopt a contextual reading that relates the notion of the second corruption to post-prophetic
socio-political realities, while remaining grounded in the linguistic structure of the text and the Qur’anic concept of
sunnat Allah in history. This study demonstrates a paradigmatic shift in Qur’anic interpretation from a primarily
historical-narrative approach toward a contextual-hermeneutical framework, highlighting the dynamic interaction
between text, history, and modern reality in Qur’anic exegesis.

Keywords: Children of Israel, fasad, classical tafsir, contemporary tafsir, comparative tafsir analysis, Al-Isra’ 4—7.

Copyright ©2025, AT-TAISIR, ISSN 2775 — 0175 (Print), ISSN 2775 — 3239 (Online)


mailto:abufatih66@gmail.com

At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282)
Mugoddam Cholil

PENDAHULUAN
Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam tidak hanya berfungsi sebagai pedoman spiritual dan

moral, tetapi juga memuat narasi historis yang sarat dengan pesan teologis, etis, dan sosial. Narasi-narasi
tersebut tidak sekadar merekam peristiwa masa lalu, melainkan menghadirkan pola relasi antara wahyu,
perilaku manusia, dan konsekuensi sejarah yang berulang lintas zaman (Husna et al., 2025). Oleh karena itu,
kisah-kisah umat terdahulu dalam Al-Qur’an menempati posisi penting dalam kajian tafsir, terutama sebagai
media refleksi bagi umat Islam dalam membaca realitas sosial dan sejarah kontemporer. Salah satu narasi
yang paling sering dibahas dalam Al-Qur’an adalah kisah Bani Israel, yaitu keturunan Nabi Ya‘qub ‘alayhi
al-salam. Al-Qur’an menggambarkan Bani Israel sebagai kaum yang dianugerahi berbagai nikmat dan
keistimewaan, seperti diutusnya para nabi, diturunkannya kitab Taurat, serta diberikannya kekuasaan dan
kedudukan di muka bumi. Namun, pada saat yang sama, Al-Qur’an juga merekam berbagai bentuk
pembangkangan, pelanggaran perjanjian, dan kerusakan (fasad) yang dilakukan oleh kaum ini (Pirdaus,
2022). Ambivalensi narasi ini menjadikan kisah Bani Israel sebagai objek kajian yang kompleks dan terus
relevan dalam diskursus tafsir.

Puncak narasi tentang kerusakan Bani Israel secara eksplisit termuat dalam Surah Al-Isra’ ayat 4—7.
Dalam ayat-ayat tersebut, Allah Swt. menegaskan bahwa Bani Israel akan melakukan dua kali kerusakan
besar (fasadain kabirain) di muka bumi, yang masing-masing diikuti oleh hukuman dan kehancuran.
Konsep dua gelombang kerusakan ini menimbulkan perdebatan panjang di kalangan mufasir, terutama
terkait dengan penentuan konteks historis, aktor yang terlibat, serta makna teologis dan sosial dari kerusakan
tersebut. Oleh karena itu, ayat-ayat ini menjadi salah satu locus klasik dalam perbincangan tafsir Al-Qur’an.
Dalam tradisi tafsir klasik, mufasir seperti al-Tabari dan Ibn Kathir menafsirkan dua kerusakan Bani Israel
dalam kerangka historis masa lampau. Penafsiran mereka umumnya merujuk pada peristiwa pembunuhan
para nabi, penolakan terhadap ajaran Taurat, serta kehancuran Bait al-Maqdis oleh kekuatan asing sebagai
bentuk hukuman ilahi atas pembangkangan kolektif Bani Israel. Pendekatan ini sangat dipengaruhi oleh
metode tafsir riwayah yang menekankan transmisi hadis, atsar sahabat dan tabi‘in, serta riwayat Israiliyyat
sebagai basis penjelasan ayat-ayat Al-Qur’an.

Sebaliknya, dalam tafsir kontemporer, sebagian mufasir mulai membaca Surah Al-Isra’ ayat 4—7
melalui pendekatan kontekstual dan reflektif. Mufasir seperti Sayyid Quthb dan Mutawalli asy-Sya‘rawi
tidak hanya berhenti pada pemaknaan historis, tetapi juga menekankan relevansi pesan ayat terhadap realitas
sosial dan politik umat Islam modern. Pendekatan ini berangkat dari asumsi bahwa Al-Qur’an merupakan
teks yang hidup (kayy) dan senantiasa berdialog dengan konteks zaman. Dengan demikian, makna fasad
tidak hanya dipahami sebagai peristiwa masa lalu, tetapi juga sebagai pola perilaku manusia yang dapat
berulang dalam berbagai bentuk dan konteks sejarah. Sejumlah penelitian terdahulu telah membahas konsep
fasad Bani Israel dalam Surah Al-Isra’ ayat 4-7, baik dari perspektif tafsir klasik maupun kontemporer.
Sebagian studi berfokus pada analisis linguistik dan semantik istilah fasad, sementara penelitian lainnya
menitikberatkan pada dimensi historis atau teologis ayat-ayat tersebut. Namun, kajian-kajian tersebut
umumnya masih bersifat parsial dan terfragmentasi, dengan kecenderungan memusatkan perhatian pada
satu corak tafsir tertentu tanpa melakukan perbandingan metodologis secara sistematis.

Selain itu, kajian-kajian terdahulu menunjukkan bahwa penelitian tentang tafsir Al-Qur’an
cenderung bergerak pada dua kecenderungan utama, yaitu pengembangan kerangka hermeneutika dan
kontekstualisasi tafsir di satu sisi, serta pembahasan tematik mengenai Bani Israel dalam tradisi Islam di sisi
lain. Studi-studi hermeneutika Al-Qur’an menekankan pentingnya relasi antara teks dan konteks dalam
proses penafsiran serta peran situasi sosial-historis mufasir dalam membentuk makna tafsir (Abu Zayd,
2006; Saeed, 2006; Pink, 2010). Namun, kajian-kajian tersebut umumnya tidak diarahkan secara spesifik
pada analisis Surah Al-Isra’ ayat 4-7 sebagai unit teks tertentu. Sementara itu, penelitian mengenai Bani
Israel dalam tradisi Islam lebih banyak membahas konstruksi teologis, narasi sejarah, dan polemik relasi
Islam—Y ahudi secara umum, tanpa menempatkan perbedaan konteks sosial-historis mufasir sebagai variabel
analitis utama dalam memahami konsep dua kali kerusakan (fasad) sebagaimana termaktub dalam Al-

Dua Fasad Bani Israel...271



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282)
Mugoddam Cholil

Qur’an (Firestone, 2001; Pregill, 2007). Adapun kajian tafsir klasik dan kontemporer terhadap Surah Al-
Isra’ ayat 4—7 umumnya masih dilakukan secara parsial dan terpisah, dengan fokus pada pemaparan isi tafsir
masing-masing mufasir tanpa analisis komparatif yang sistematis terhadap asumsi metodologis dan
kerangka hermeneutik yang melatarinya (Pink, 2010). Hingga saat ini, masih terbatas penelitian yang secara
eksplisit mengkaji bagaimana perbedaan latar sosial, historis, dan epistemologis mufasir klasik dan
kontemporer memengaruhi orientasi penafsiran mereka terhadap Surah Al-Isra’ ayat 4-7, baik dalam
penentuan makna, perluasan relevansi ayat, maupun batas-batas kontekstualisasi tafsir. Kekosongan inilah
yang menunjukkan adanya research gap dalam kajian tafsir ayat-ayat tersebut. Berdasarkan latar belakang
tersebut, penelitian ini mengajukan pertanyaan penelitian sebagai berikut: (1) bagaimana mufasir klasik dan
kontemporer menafsirkan konsep dua kali kerusakan Bani Israel dalam Surah Al-Isra’ ayat 4-7? (2) apa
perbedaan pendekatan metodologis dan asumsi hermeneutik yang digunakan dalam kedua corak tafsir
tersebut? dan (3) bagaimana relasi antara teks Al-Qur’an dan konteks sosial-historis tercermin dalam
penafsiran mufasir klasik dan kontemporer?

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan membandingkan penafsiran mufasir klasik dan
kontemporer terhadap Surah Al-Isra’ ayat 4-7 dengan menggunakan pendekatan analisis komparatif tafsir.
Sumber utama penelitian ini meliputi karya-karya tafsir representatif, seperti Jami‘ al-Bayan karya al-
Tabari, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim karya Ibn Kathir, F7 Zilal al-Qur’an karya Sayyid Quthb, dan Tafsir asy-
Sya ‘rawt. Melalui analisis ini, penelitian diharapkan mampu menyingkap dinamika perkembangan tafsir Al-
Qur’an lintas zaman serta menunjukkan bagaimana perubahan konteks melahirkan pergeseran orientasi
penafsiran. Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi dalam memperkaya kajian tafsir AI-Qur’an dengan
menawarkan pemahaman yang lebih komprehensif mengenai relasi antara teks, konteks, dan metodologi
tafsir. Secara praktis, kajian ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi pengembangan studi tafsir
kontekstual yang tetap berpijak pada kerangka akademik dan metodologis yang kuat. Dengan demikian,
penelitian ini menegaskan bahwa kajian tentang dua kali kerusakan Bani Israel bukan hanya relevan dalam
konteks sejarah keagamaan, tetapi juga penting dalam memahami dinamika penafsiran Al-Qur’an dalam
merespons perubahan zaman.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan studi kepustakaan yang berfokus pada analisis komparatif penafsiran
mufasir klasik dan kontemporer terhadap Surah Al-Isra’ ayat 4-7. Pemilihan ayat-ayat tersebut
didasarkan pada posisinya yang sentral dalam narasi Al-Qur’an mengenai dua kali kerusakan (fasadain)
Bani Israel, sehingga ayat-ayat lain yang membahas tema fasad hanya digunakan sebagai rujukan
pendukung dan tidak dijadikan objek utama analisis. Dengan pembatasan ini, penelitian diarahkan pada
pendalaman makna teks secara spesifik dan terfokus, bukan pada generalisasi keseluruhan narasi
kerusakan Bani Israel dalam Al-Qur’an. Sumber data primer penelitian ini berupa kitab-kitab tafsir yang
dipilih secara purposif untuk merepresentasikan dua corak penafsiran yang berbeda, yaitu tafsir klasik dan
tafsir kontemporer. Tafsir klasik direpresentasikan oleh Jami‘ al-Bayan ‘an Ta 'wil Ay al-Qur’an karya
Imam al-Tabari (w. 310 H), yang menekankan pendekatan riwayah dan kronologi historis, serta Tafsir al-
Qur’an al-‘Azim karya Ibn Kathir (w. 774 H), yang menonjolkan kritik sanad, seleksi riwayat, dan sikap
kehati-hatian terhadap Israiliyyat. Adapun tafsir kontemporer direpresentasikan oleh F7 Zilal al-Qur’an
karya Sayyid Quthb (w. 1966 M), yang menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan penekanan pada dimensi
sosial dan refleksi kontekstual, serta Tafsir asy-Sya rawt karya Syekh Mutawalli asy-Sya‘rawi (w. 1998
M), yang memadukan analisis linguistik, spiritual, dan pembacaan terhadap realitas sosial modern.
Pemilihan mufasir tersebut didasarkan pada otoritas keilmuan, pengaruhnya dalam tradisi tafsir, serta
ketersediaan pembahasan eksplisit terhadap Surah Al-Isra’ ayat 4-7.

Klasifikasi tafsir klasik dan kontemporer dalam penelitian ini dibangun berdasarkan periode
historis mufasir serta kecenderungan metodologis yang digunakan dalam menafsirkan ayat. Tafsir klasik
dicirikan oleh penckanan pada transmisi riwayat, penggunaan atsar, dan rekonstruksi sejarah masa

Dua Fasad Bani Israel...272



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282)
Mugoddam Cholil

lampau, sedangkan tafsir kontemporer dicirikan oleh upaya mengaitkan teks Al-Qur’an dengan konteks
sosial dan intelektual mufasir pada zamannya. Klasifikasi ini digunakan sebagai kategori analisis untuk
membaca pergeseran orientasi dan kerangka penafsiran, bukan sebagai dikotomi normatif yang bersifat
mutlak. Kategori analisis dalam penelitian ini disusun secara tematik berdasarkan pembacaan awal
terhadap teks tafsir dan difokuskan pada beberapa aspek utama, yaitu pemaknaan istilah fas@d dan
fasadain, identifikasi peristiwa atau bentuk kerusakan pertama dan kedua, konstruksi pelaku serta objek
kerusakan dalam narasi tafsir, dan cara mufasir mengaitkan ayat dengan konteks historis atau sosial
tertentu. Kategori-kategori tersebut diterapkan secara konsisten pada seluruh sumber tafsir yang dianalisis
untuk memungkinkan perbandingan sistematis antar-mufasir dan antar-corak tafsir.

Pendekatan hermeneutis yang digunakan dalam penelitian ini adalah hermeneutika kontekstual,
dengan menempatkan penafsiran mufasir dalam horizon historis, sosial, dan intelektual masing-masing.
Analisis dilakukan dengan membaca teks Al-Qur’an dan tafsir secara simultan bersama konteks
penafsirannya, sehingga perbedaan hasil tafsir dipahami sebagai konsekuensi dari perbedaan konteks dan
kerangka metodologis mufasir, bukan semata-mata sebagai perbedaan pendapat individual. Analisis data
dilakukan melalui pembacaan kritis dan komparatif terhadap teks tafsir dengan menempatkan hasil
penafsiran mufasir klasik dan kontemporer ke dalam kategori analisis yang telah ditetapkan.
Perbandingan difokuskan pada persamaan dan perbedaan cara mufasir memahami konsep dua kali
kerusakan Bani Israel, serta pada pola pergeseran makna yang muncul ketika ayat dibaca dalam konteks
sejarah dan sosial yang berbeda. Hasil perbandingan tersebut kemudian diinterpretasikan untuk
menyingkap dinamika perkembangan tafsir Al-Qur’an dalam merespons perubahan konteks zaman.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Landasan Tekstual Dua Kali Kerusakan Bani Israel dalam Surah Al-Isra’ Ayat 4-7

Pembahasan mengenai konsep dua kali kerusakan Bani Israel dalam Surah Al-Isra’ ayat 4—7 perlu
diawali dengan pemaparan landasan tekstual ayat-ayat tersebut secara utuh. Landasan tekstual ini penting
untuk menegaskan bahwa penafsiran mufasir, baik klasik maupun kontemporer, berpijak pada struktur
naratif Al-Qur’an yang jelas, sistematis, dan saling berkaitan antara satu ayat dengan ayat lainnya. Surah Al-
Isra’ ayat 4-7 membentuk satu kesatuan wacana ( unity of discourse ) yang menggambarkan ketetapan ilahi,
realisasi hukuman, pemulihan kondisi, dan pengulangan kerusakan oleh Bani Israel. Allah Swt. berfirman:

R C IS U E VIR R
“Dan telah Kami tetapkan terhadap Bani Israel dalam Kitab itu: ‘Sungguh kamu akan membuat
kerusakan di bumi dua kali dan pasti kamu akan menyombongkan diri dengan kesombongan yang besar.’”’
(QS. Al-Isra’ [17]: 4) Ayat ini menjadi fondasi utama konsep dua kali kerusakan (fasadain) Bani Israel.
Frasa wa gadaynd ila Bani Isrd’tla fi al-kitab menunjukkan bahwa ketetapan tersebut telah diberitahukan
sebelumnya kepada Bani Israel dalam kitab mereka, yaitu Taurat. Hal ini menegaskan bahwa kerusakan
yang dimaksud bukanlah kejadian spontan atau tanpa peringatan, melainkan bagian dari sunnatullah yang
telah disampaikan melalui wahyu terdahulu. Kata kerja latu f’sidunna dalam bentuk penegasan ( tawkid )
mengindikasikan kepastian terjadinya kerusakan tersebut, bukan sekadar kemungkinan. Selanjutnya, Allah
Swt. menjelaskan realisasi hukuman atas kerusakan pertama:

Vol 1025 065 01 ol 208 s b Ll W 5 oSCle Wi G 25 a0 130

“Maka apabila datang saat pelaksanaan janji yang pertama, Kami bangkitkan terhadap kamu hamba-
hamba Kami yang mempunyai kekuatan yang sangat besar, lalu mereka merajalela di kampung-kampung;
dan itulah janji yang pasti terlaksana.” (QS. Al-Isra’ [17]: 5) Ayat ini memperlihatkan bahwa hukuman atas
kerusakan pertama tidak datang secara langsung dari Allah Swt., melainkan melalui perantaraan ‘ibadan
lana (hamba-hamba Kami) yang memiliki kekuatan militer dan politik. Ungkapan ini bersifat umum dan
tidak menyebutkan identitas kelompok tertentu, sehingga membuka ruang penafsiran historis di kalangan

Dua Fasad Bani Israel..273



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282)
Mugoddam Cholil

mufasir. Frasa fa-jasi khilala ad-diyar menggambarkan bentuk hukuman yang bersifat menyeluruh, yaitu
penyerbuan dan perusakan wilayah pemukiman Bani Israel sebagai konsekuensi dari pembangkangan
mereka.
Setelah hukuman pertama, Al-Qur’an menegaskan adanya fase pemulihan dan kesempatan kedua
bagi Bani Israel:
s BT iStns G il 803 1 0 ST s
“Kemudian Kami kembalikan kepada kamu kemenangan atas mereka, dan Kami membantu kamu
dengan harta dan anak-anak, serta Kami jadikan kamu kelompok yang lebih besar.”
(QS. Al-Isra’ [17]: 6) Ayat ini menunjukkan bahwa hukuman ilahi tidak bersifat final dan meniadakan
harapan. Sebaliknya, Allah Swt. memberikan kesempatan bagi Bani Israel untuk bangkit kembali melalui
pemulihan kekuatan ekonomi, demografi, dan sosial. Namun, pemulihan ini mengandung implikasi moral

bahwa kekuatan yang diberikan seharusnya digunakan untuk ketaatan, bukan untuk mengulangi kerusakan
sebelumnya. Prinsip tanggung jawab moral tersebut ditegaskan dalam ayat berikutnya:

G 153 o/, N NESS P AN ER W ;g);; PREMETAN NESAES \3\;(@’3 ;si;f 51}5&:&,2?‘3{ Enal ‘:;wo-" 2 5;

“Jika kamu berbuat baik, maka kebaikan itu untuk dirimu sendiri; dan jika kamu berbuat jahat, maka
kejahatan itu pun kembali kepada dirimu sendiri. Maka apabila datang janji yang terakhir, (Kami datangkan
musuhmu) untuk membuat wajah-wajahmu menjadi muram, dan agar mereka masuk ke dalam Masjid
sebagaimana mereka memasukinya pada kali pertama, dan untuk menghancurkan apa saja yang mereka
kuasai sehancur-hancurnya. (QS. Al-Isra’ [17]: 7)

Ayat ini berfungsi sebagai kesimpulan normatif dari rangkaian kisah dua kali kerusakan Bani Israel.
Prinsip in ahsantum ahsantum li-anfusikum menegaskan hukum kausalitas moral dalam Al-Qur’an, bahwa
kebaikan dan keburukan manusia akan kembali kepada pelakunya sendiri. Hukuman kedua digambarkan
lebih tegas dan total, dengan masuknya musuh ke tempat suci dan penghancuran simbol-simbol kekuasaan
Bani Israel. Secara tekstual, Surah Al-Isra’ ayat 4-7 membentuk satu kesatuan naratif yang utuh, dimulai
dari ketetapan ilahi, realisasi hukuman pertama, pemulihan kondisi, hingga terjadinya kembali kerusakan
dan hukuman kedua. Struktur teks ini menjadi landasan utama bagi mufasir dalam memahami konsep dua
kali kerusakan Bani Israel sebagai peristiwa yang memiliki dimensi historis sekaligus pesan moral universal.
Oleh karena itu, seluruh penafsiran terhadap ayat-ayat ini baik dalam tradisi tafsir klasik maupun
kontemporer tidak dapat dilepaskan dari bangunan tekstual yang telah ditetapkan oleh Al-Qur’an itu sendiri.

Penafsiran Mufasir Klasik terhadap Konsep Dua Kali Kerusakan Bani Israel dalam Surah Al-Isra’
Ayat 4-7

Surah Al-Isra’ ayat 4—7 merupakan salah satu rangkaian ayat Al-Qur’an yang secara eksplisit
mengisahkan hubungan antara perilaku kolektif Bani Israel dan konsekuensi historis yang mereka alami.
Dalam ayat keempat, Allah Swt. menegaskan ketetapan-Nya kepada Bani Israel bahwa mereka akan
melakukan dua kali kerusakan besar di muka bumi (fasddain kabirain) dan akan berlaku sewenang-
wenang dengan kesombongan yang melampaui batas. Narasi ini kemudian dilanjutkan dengan penjelasan
tentang datangnya hukuman atas kerusakan pertama dan kedua, serta pemulihan kondisi Bani Israel
setelah hukuman pertama sebelum kembali melakukan kerusakan berikutnya. Struktur ayat-ayat ini
menunjukkan pola sebab-akibat yang menjadi ciri utama pembacaan mufasir klasik terhadap kisah Bani
Israel.

Mufasir klasik umumnya memahami konsep fasad dalam ayat ini sebagai bentuk pembangkangan
kolektif terhadap perintah Allah, yang terwujud dalam tindakan kekerasan, kezaliman, dan pelanggaran
perjanjian ilahi. Dalam Jami‘ al-Bayan, Imam ath-Tabari menafsirkan fasad sebagai perbuatan durhaka
yang bersifat nyata dan historis, bukan simbolik atau metaforis. Ath-Tabari mengaitkan kerusakan

Dua Fasad Bani Israel...274



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282)
Mugoddam Cholil

pertama dengan tindakan Bani Israel yang membunuh para nabi dan menolak ajaran Taurat, sementara
kerusakan kedua dipahami sebagai pengulangan pola pembangkangan yang sama setelah mereka kembali
memperoleh kekuatan dan kemakmuran. Dalam menjelaskan hal ini, ath-Tabari mengemukakan berbagai
riwayat dari sahabat dan tabi‘in, yang menggambarkan kehancuran Bait al-Maqdis dan penindasan yang
dialami Bani Israel sebagai konsekuensi dari kerusakan tersebut.

Pendekatan ath-Tabari sangat menckankan kronologi sejarah dan transmisi riwayat. la tidak
berusaha menafsirkan ayat ini di luar kerangka peristiwa yang telah terjadi, melainkan memosisikan
Surah Al-Isra’ ayat 4—7 sebagai pengingat atas siklus sejarah Bani Israel yang berulang. Dalam konteks
ini, frasa “fa-idha ja’a wa ‘du ildhuma” dipahami sebagai rujukan pada realisasi hukuman pertama dalam
sejarah, yang menurut sebagian riwayat terjadi melalui penyerangan oleh kekuatan asing sebagai
instrumen hukuman ilahi. Ath-Tabari mencatat adanya perbedaan pendapat di kalangan ulama awal
mengenai identitas pelaku hukuman tersebut, tetapi ia tidak menjadikannya sebagai titik perdebatan
teologis, melainkan sebagai bagian dari rekonstruksi sejarah berdasarkan riwayat yang tersedia.

Ibn Katsir dalam Tafsir al-Qur’an al-‘Azim memiliki kecenderungan yang sejalan dengan ath-
Tabari, tetapi dengan penekanan yang lebih kuat pada seleksi dan kritik riwayat. Ibn Katsir mengafirmasi
bahwa dua kali kerusakan Bani Israel merujuk pada peristiwa-peristiwa historis yang telah terjadi, bukan
nubuat spekulatif tentang masa depan. Ia menekankan bahwa penyebab utama kerusakan tersebut adalah
pembunuhan para nabi, pengingkaran terhadap perintah Allah, dan sikap angkuh ketika memperoleh
kekuasaan. Dalam menafsirkan ayat keenam, Ibn Katsir menyoroti frasa “thumma radadna lakum al-
karrata ‘alayhim” sebagai bukti bahwa Allah memberikan kesempatan kedua kepada Bani Israel untuk
memperbaiki diri, tetapi kesempatan tersebut justru disalahgunakan hingga melahirkan kerusakan
berikutnya.

Dalam pembahasan hadis dan riwayat pendukung, Ibn Katsir menunjukkan sikap kehati-hatian
terhadap kisah-kisah Israiliyyat. la mencantumkan sejumlah riwayat yang menjelaskan latar historis
kehancuran Bani Israel, tetapi pada saat yang sama mengingatkan bahwa tidak semua riwayat tersebut
memiliki sanad yang kuat. Sikap ini mencerminkan kecenderungan tafsir klasik yang berupaya menjaga
keseimbangan antara penggunaan sumber sejarah dan kehati-hatian metodologis. Dengan demikian,
pemaknaan fasadain dalam tafsir Ibn Katsir tetap berada dalam koridor sejarah yang telah berlalu, tanpa
memperluas makna ayat ke konteks di luar cakupan teks dan riwayat.

Baik ath-Tabari maupun Ibn Katsir juga menekankan bahwa kisah dua kali kerusakan Bani Israel
memiliki fungsi moral dan didaktik bagi umat Islam. Ayat ketujuh Surah Al-Isra’ dipahami sebagai
penegasan prinsip keadilan ilahi yang bersifat universal, bahwa kebaikan dan keburukan manusia akan
kembali kepada dirinya sendiri. Prinsip ini sejalan dengan ayat-ayat lain dalam Al-Qur’an yang
menegaskan bahwa kehancuran suatu kaum bukanlah akibat faktor eksternal semata, melainkan
konsekuensi dari perilaku mereka sendiri, sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Isra’ [17]:7 dan QS. Al-
An‘am [6]:165. Dengan demikian, kisah Bani Israel dalam tafsir klasik tidak dimaksudkan untuk
menunjuk aktor tertentu di luar konteks sejarahnya, melainkan sebagai cermin moral bagi umat manusia
secara umum.

Secara keseluruhan, penafsiran mufasir klasik terhadap Surah Al-Isra’ ayat 4-7 menunjukkan pola
pemahaman yang bersifat retrospektif dan historis. Konsep dua kali kerusakan dipahami sebagai
rangkaian peristiwa nyata yang telah terjadi dalam sejarah Bani Israel, dengan penekanan pada sebab-
sebab moral dan religius yang melatarbelakanginya. Tafsir klasik tidak mengaitkan ayat-ayat ini dengan
peristiwa di luar horizon sejarah yang mereka pahami, serta tidak menjadikannya sebagai dasar untuk
spekulasi eskatologis atau pembacaan kontekstual terhadap realitas masa depan. Pola inilah yang
kemudian menjadi titik pijak penting dalam membandingkan penafsiran klasik dengan tafsir kontemporer
pada bagian selanjutnya.

Kerangka Historis Penafsiran Mufasir Klasik terhadap Dua Kali Kerusakan Bani Israel
Mufasir klasik secara umum menempatkan peristiwa dua kali kerusakan (fasadain) Bani Israel

Dua Fasad Bani Israel...275



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282)
Mugoddam Cholil

sebagaimana disebutkan dalam Surah Al-Isra’ ayat 4—7 dalam konteks sejarah pra-Islam. Penafsiran ini
didasarkan pada pemahaman bahwa Al-Qur’an sedang merekonstruksi kembali sejarah moral dan sosial
Bani Israel sebagai umat terdahulu yang telah menerima wahyu, namun berulang kali melakukan
pembangkangan dan tindakan melampaui batas. Allah Swt. berfirman:

“Dan telah Kami tetapkan terhadap Bani Israel dalam Kitab itu: ‘Sungguh kamu akan membuat
kerusakan di bumi dua kali dan pasti kamu akan menyombongkan diri dengan kesombongan yang
besar.”” (QS. Al-Isra’ [17]: 4)

Ayat ini dipahami oleh mufasir klasik sebagai ketetapan ilahi yang telah diberitakan sebelumnya
kepada Bani Israel dalam kitab mereka, yaitu Taurat. Imam Ibn Katsir menjelaskan bahwa ayat tersebut
menunjukkan adanya pemberitahuan Allah Swt. tentang penyimpangan besar yang akan dilakukan Bani
Israel, berupa tindakan sewenang-wenang, pembangkangan terhadap perintah Allah, serta kezaliman
terhadap para nabi dan manusia lainnya. Kerusakan tersebut tidak dipahami secara abstrak, melainkan
dikaitkan dengan peristiwa sejarah konkret yang telah terjadi. Dalam tafsir Jami‘ al-Bayan ‘an Ta 'wil Ay
al-Qur’an, Imam ath-Tabari (w. 310 H) meriwayatkan sejumlah atsar yang menjelaskan bentuk
kerusakan pertama dan kedua yang dilakukan oleh Bani Israel. Salah satu riwayat yang dinukilkannya
menyebutkan:

o e o e Facl e Fa Lwgi o A eF 4 RE < e see (i L AE A sc se o a 46
cg\?&q\gﬁc%b%\fjcéu%\fcggw\gf—cLW\b.chbwdjﬁpb.dbcdj)udwygb

@

G Z (%% ooy 4t af 1 ET etg. L eRS . F 89S LS . Lo LR q a8 e 8 or oo igs oo
\JJSJ'JJQM\ Jsl G (o qp)’ﬂ\ éuw 3175) L;‘_}d\ﬂ\g QlA.g_om\ ol B A e e 5 e

Riwayat ini menegaskan bahwa kerusakan pertama Bani Israel ditandai dengan pembunuhan Nabi
Zakaria ‘alaihissalam. Sebagai balasan atas tindakan tersebut, Allah Swt. mengutus seorang raja dari
kalangan Nabatea yang dikenal dengan nama Shanhabin untuk menundukkan dan menghukum mereka.
Riwayat lain yang juga dinukil oleh ath-Tabari dari Ibn Zayd menyebutkan:

el Llos oY s e ielle 4 Lo €8 o @Es 0SB g oY 3 Oyl Ay i) 08

EN e
Menurut riwayat ini, kerusakan pertama dan kedua dikaitkan dengan pembunuhan dua nabi, yakni
Nabi Zakaria dan Nabi Yahya ‘alaihimassalam. Atas kerusakan tersebut, Allah Swt. menguasakan musuh-
musuh mereka, di antaranya Sabur Dza al-Aktaf dari Persia dan Nebukadnezar (Bukhtanashar), yang
menghancurkan negeri mereka dan merendahkan kehormatan Bani Israel. Meskipun demikian, ath-Tabari
juga mencantumkan riwayat lain yang dinisbatkan kepada Huzaifah ibn al-Yaman ra, yang
menggambarkan hukuman terhadap Bani Israel secara naratif dan berlebihan. Riwayat tersebut
menyebutkan:
A T E I T RCEE A N T I e ]|
Namun, para ulama hadis dan tafsir menilai riwayat ini sebagai hadis palsu (maudii ‘). Imam al-
Mizzi secara tegas menyatakan bahwa riwayat Huzaifah tersebut tidak dapat dipertanggungjawabkan
secara sanad maupun matan, karena mengandung unsur cerita berlebihan yang tidak sesuai dengan kaidah
periwayatan yang sahih. Kritik ini menunjukkan bahwa tidak semua riwayat yang beredar dalam tafsir
klasik diterima tanpa seleksi. Ibnu Katsir (w. 774 H) secara khusus mengkritik kecenderungan
memasukkan riwayat-riwayat isra’iliyyat dalam penafsiran ayat-ayat ini. la menyatakan keheranannya
mengapa riwayat-riwayat yang lemah dan palsu tetap dicantumkan, meskipun dengan sanad. Menurut Ibn
Katsir, Al-Qur’an telah cukup menjelaskan bahwa setiap kali Bani Israel melakukan kerusakan dan

Dua Fasad Bani Israel...276



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282)
Mugoddam Cholil

pembangkangan, Allah Swt. menguasakan atas mereka musuh-musuh yang menghancurkan negeri
mereka, memasuki rumah-rumah mereka, dan merendahkan kehormatan mereka sebagai balasan atas
pembunuhan terhadap para nabi dan ulama mereka. Pandangan ini ia sandarkan pada atsar Sa‘id ibn al-
Musayyib dan pemahaman umum terhadap sunnatullah dalam sejarah umat-umat terdahulu. Demikian,
penafsiran mufasir klasik terhadap dua kali kerusakan Bani Israel menunjukkan adanya kesepakatan
substantif bahwa peristiwa tersebut terjadi sebelum Islam, meskipun terdapat perbedaan dalam detail
historis, identifikasi pelaku, dan jenis hukuman yang ditimpakan. Perbedaan tersebut tidak dipahami
sebagai kontradiksi prinsip, melainkan sebagai variasi riwayat yang berkembang dalam tradisi tafsir
berbasis atsar dan sejarah.

Penafsiran Mufasir Kontemporer terhadap Konsep Dua Kali Kerusakan Bani Israel dalam Surah
Al-Isra’ Ayat 47

Mufasir kontemporer menafsirkan Surah Al-Isra’ ayat 4—7 dengan kerangka yang berbeda dari
mufasir klasik. Jika tafsir klasik cenderung memusatkan perhatian pada rekonstruksi historis peristiwa
dan identifikasi aktor masa lampau, tafsir kontemporer lebih menekankan dimensi makna yang
berkelanjutan (continuity of meaning) serta relevansi etis-sosial ayat dalam lintasan sejarah manusia.
Pergeseran ini tidak berarti menafikan makna historis ayat, tetapi memperluas horizon penafsiran dari
peristiwa tunggal menuju pola berulang (recurring patterns) dalam relasi antara kekuasaan,
kesombongan, dan kerusakan sosial. Dalam kerangka ini, konsep dua kali kerusakan (fasddain) tidak
selalu dipahami sebagai dua peristiwa historis yang sepenuhnya tertutup di masa lalu, melainkan sebagai
dua fase besar penyimpangan kolektif yang tunduk pada hukum moral Ilahi. Pendekatan semacam ini
tampak jelas dalam tafsir Sayyid Quthb dan Syekh Mutawalli asy-Sya‘rawi, yang menjadi representasi
tafsir kontemporer dalam penelitian ini.

Sayyid Quthb, dalam F7 Zilal al-Qur’an, memahami Surah Al-Isra’ ayat 4-7 sebagai bagian dari
sunnatullah dalam sejarah umat manusia. [a tidak memusatkan perhatian pada penentuan kronologi detail
tentang siapa pelaku kerusakan pertama dan kedua, melainkan pada watak kerusakan itu sendiri. Menurut
Quthb, fasad dalam ayat ini mencakup bentuk-bentuk penyimpangan struktural: kesombongan kolektif,
penyalahgunaan kekuasaan, pelanggaran terhadap nilai keadilan, serta penindasan terhadap pihak lain.
Karena itu, dua kali kerusakan dipahami sebagai dua momentum besar ketika suatu komunitas mencapai
puncak penyimpangan moral dan sosialnya, sehingga memicu intervensi Ilahi melalui mekanisme sejarah.

Penafsiran ini berangkat dari penekanan Quthb terhadap relasi antara teks dan realitas sosial. la
membaca frasa =Y/ 4 Odlbebagai pernyataan kepastian tentang kecenderungan manusia ketika
kekuasaan dilepaskan dari nilai ketuhanan. Oleh karena itu, Quthb tidak mengurung ayat pada satu
episode sejarah tertentu, melainkan memahaminya sebagai peringatan yang berlaku lintas zaman.
Pendekatan ini selaras dengan kecenderungan tafsir kontemporer yang memandang Al-Qur’an sebagai
teks petunjuk yang terus berdialog dengan realitas sosial, bukan sekadar dokumen sejarah. Sementara itu,
Syekh Mutawalli asy-Sya‘rawi menampilkan pendekatan yang lebih linguistik dan reflektif dalam
menafsirkan ayat-ayat ini. Perhatiannya terhadap pemilihan diksi Al-Qur’an seperti penggunaan kata Liiad

il 55 i oJ dan struktur temporal dalam ayat Lad ¥l &5 513 /3§ mengarahkan penafsiran pada makna
prosesual, bukan finalitas sejarah. Asy-Sya‘rawi menegaskan bahwa kata gadayna tidak selalu
menunjukkan penutupan peristiwa, tetapi penetapan hukum Ilahi yang dapat terealisasi berulang sesuai
kondisi manusia.

Dalam pandangan asy-Sya‘rawi, dua kali kerusakan merepresentasikan siklus moral: ketika suatu
kaum melampaui batas ( ‘uliiwan kabird), maka respons Ilahi akan hadir melalui aktor-aktor sejarah yang
menjalankan fungsi korektif. Penekanan ini menggeser fokus dari “siapa yang dihukum” menuju
“mengapa hukuman itu terjadi.” Dengan demikian, ayat tidak dibaca sebagai legitimasi atas peristiwa
tertentu, melainkan sebagai cermin untuk membaca relasi antara kekuasaan, etika, dan tanggung jawab

Dua Fasad Bani Israel...277



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282)
Mugoddam Cholil

manusia. Pendekatan mufasir kontemporer juga tampak dalam cara mereka memposisikan hadis-hadis
yang berkaitan dengan konflik akhir zaman. Hadis tentang pertarungan antara kaum Muslim dan Yahudi,
seperti riwayat dari Abu Hurairah dalam Sahih Muslim, tidak dipahami sebagai peta politik literal yang
harus diterapkan secara ahistoris. Sebaliknya, hadis-hadis tersebut dibaca sebagai bagian dari narasi
eskatologis yang menekankan kemenangan nilai kebenaran atas kezaliman, bukan sebagai legitimasi
untuk menggeneralisasi atau memutlakkan identitas kelompok tertentu di luar konteks etis dan
teologisnya.

Dengan demikian, tafsir kontemporer cenderung bersikap lebih berhati-hati dalam mengaitkan
ayat-ayat Surah Al-Isra’ dengan peristiwa aktual. Keterkaitan antara teks dan realitas dipahami sebagai
relasi reflektif, bukan identifikatif. Artinya, realitas modern dapat dibaca dalam cahaya ayat, tetapi ayat
tidak direduksi menjadi pembenaran tunggal atas realitas tersebut. Sikap ini membedakan tafsir
kontemporer akademik dari wacana ideologis atau politis yang sering menggunakan ayat sebagai
legitimasi langsung. Secara keseluruhan, penafsiran mufasir kontemporer terhadap konsep dua kali
kerusakan Bani Israel dalam Surah Al-Isra’ ayat 4—7 menunjukkan pergeseran orientasi dari rekonstruksi
sejarah menuju analisis moral dan sosial. Dua kali kerusakan tidak dipahami semata sebagai peristiwa
masa lalu, tetapi sebagai pola penyimpangan yang dapat muncul kembali ketika prinsip keadilan dan
ketundukan kepada nilai Ilahi diabaikan. Dengan pendekatan ini, tafsir kontemporer berupaya menjaga
keseimbangan antara kesetiaan pada teks dan kesadaran terhadap kompleksitas konteks sejarah manusia.

Realitas Kerusakan Kedua Bani Israel pada Abad ke-20 dan ke-21 dalam Perspektif Ulama
Kontemporer

Penafsiran mufasir klasik terhadap Surah Al-Isra’ ayat 4—7 secara umum menempatkan dua kali
kerusakan Bani Israel sebagai peristiwa historis yang telah terjadi sebelum datangnya Islam. Penafsiran
tersebut sepenuhnya dapat dipahami dalam konteks epistemologis dan historis zamannya. Namun, ulama
dan mufasir kontemporer menghadapi realitas sejarah baru yang tidak dialami oleh mufasir klasik,
khususnya terkait konflik Palestina—Israel yang berlangsung sejak pertengahan abad ke-20 hingga abad
ke-21. Oleh karena itu, sebagian mufasir kontemporer berupaya membaca ulang konsep fasaddain dengan
mempertimbangkan perkembangan sejarah modern tanpa melepaskan diri dari kerangka tekstual Al-
Qur’an. Sejak tahun 1947, tepat setelah Inggris menyerahkan mandat Palestina, berdirinya negara Israel
memicu rangkaian konflik bersenjata, pengusiran massal, dan pendudukan wilayah yang secara sistematis
menimpa bangsa Palestina. Peristiwa al-Nakbah (1948) menjadi titik awal dari krisis kemanusiaan yang
berkepanjangan, ditandai dengan pembantaian, perampasan tanah, dan pengungsian jutaan rakyat
Palestina. Konflik ini terus berlanjut hingga abad ke-21, dengan eskalasi kekerasan yang semakin masif,
termasuk kehancuran luas di Jalur Gaza akibat serangan militer berkepanjangan yang memuncak dalam
peristiwa yang dikenal sebagai Tifan al-Agsa (2023-2025). Realitas ini mendorong sebagian ulama
kontemporer untuk mempertanyakan apakah kerusakan tersebut dapat dipahami sebagai manifestasi
lanjutan dari kerusakan kedua Bani Israel yang disebutkan dalam Al-Qur’an.

Landasan utama pembacaan ini kembali merujuk pada firman Allah Swt.:

“Dan telah Kami tetapkan terhadap Bani Israel dalam Kitab itu: ‘Sungguh kamu akan membuat kerusakan
di bumi dua kali dan pasti kamu akan menyombongkan diri dengan kesombongan yang besar.”” (QS. Al-
Isra’ [17]: 4)

Sebagian ulama kontemporer memberikan perhatian khusus pada aspek kebahasaan ayat ini,
terutama penggunaan huruf i/l@ dalam frasa wa qadaynd ila Bani Isra’ila. Mereka menilai bahwa
penggunaan i/@ menunjukkan makna penyampaian ketetapan atau pemberitahuan ilahi, bukan penegasan
bahwa seluruh rangkaian peristiwa kerusakan telah selesai terjadi di masa lalu. Berbeda dengan kata ‘ala
yang dapat mengesankan finalitas atau penyelesaian, i/ dipahami sebagai indikasi bahwa ketetapan

Dua Fasad Bani Israel...278



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282)
Mugoddam Cholil

tersebut bersifat terbuka terhadap realisasi sejarah yang berkelanjutan. Dengan demikian, ayat ini tidak
secara eksplisit menutup kemungkinan terjadinya manifestasi kerusakan Bani Israel pada fase sejarah
yang lebih modern. Selain itu, bentuk fi‘il mudhari‘ yang diperkuat dengan niin at-tawkid dalam lafaz latu
f’sidunna juga dipahami sebagai penegasan akan terjadinya perbuatan tersebut, tanpa pembatasan waktu
yang rigid. Berdasarkan kaidah kebahasaan Arab, bentuk ini memungkinkan makna keberlanjutan atau
pengulangan, selama tidak terdapat dalil tekstual yang secara tegas membatasi periodisasinya. Oleh
karena itu, sebagian mufasir kontemporer menilai bahwa realitas kerusakan yang terjadi pada abad ke-20
dan ke-21 dapat dibaca sebagai kelanjutan dari pola historis yang telah digambarkan Al-Qur’an.

Pembacaan ini juga dikaitkan dengan hadis Nabi Muhammad saw. yang diriwayatkan dari Abu
Sa‘id al-Khudri ra:

5 550 % IR

Y o A s 3 S e B aay s aSUB e Gl G
92,65 -6 ?L;j\.:ai!\j SJ.Q_QS\ ] J)Lj RHE

“Sungguh kalian akan mengikuti jalan orang-orang sebelum kalian sejengkal demi sejengkal dan
sehasta demi sehasta, hingga seandainya mereka masuk ke lubang biawak, kalian pun akan
mengikutinya.” Kami bertanya, “Wahai Rasulullah, apakah mereka itu Yahudi dan Nasrani?” Beliau
menjawab, “Lantas siapa lagi?” (HR. Muslim no. 2669)

Sebagian ulama memahami hadis ini sebagai isyarat bahwa pola sejarah umat-umat terdahulu
termasuk Bani Israel akan terus berulang dalam bentuk yang berbeda, baik dari sisi perilaku,
kesombongan kolektif, maupun dampak kerusakan sosial dan kemanusiaan. Dalam kerangka ini, konflik
Palestina—Israel dipandang bukan sekadar persoalan politik modern, melainkan fenomena yang memiliki
resonansi teologis dan moral sebagaimana digambarkan dalam Al-Qur’an. Namun demikian, ulama
kontemporer yang berhati-hati menegaskan bahwa pembacaan ini bersifat ijtihadr, bukan penafsiran yang
bersifat qat‘t. Mereka mengingatkan bahwa Al-Qur’an tidak menyebutkan secara eksplisit nama tempat,
waktu, maupun aktor modern tertentu dalam ayat-ayat tersebut. Oleh karena itu, realitas kerusakan yang
terjadi pada abad ke-20 dan ke-21 lebih tepat dipahami sebagai aktualisasi nilai-nilai fasad—berupa
penindasan, pembunuhan massal, perampasan hak, dan kesombongan kekuasaan—yang selaras dengan
pola kerusakan Bani Israel sebagaimana digambarkan Al-Qur’an, tanpa harus membatasi maknanya pada
satu peristiwa tunggal atau final.

Dengan demikian, perspektif ulama kontemporer membuka ruang bagi pembacaan kontekstual
Surah Al-Isra’ ayat 4-7 yang relevan dengan realitas modern, sekaligus tetap menjaga kehati-hatian
metodologis agar tidak terjebak pada klaim tafsir yang bersifat politis, spekulatif, atau ahistoris.
Pendekatan ini memperlihatkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya berbicara tentang masa lalu, tetapi juga
menyediakan kerangka moral untuk membaca tragedi kemanusiaan yang terus berulang dalam sejarah
manusia.

Analisis Komparatif Penafsiran Mufasir Klasik dan Kontemporer terhadap Surah Al-Isra’ Ayat 4—
7

Analisis komparatif terhadap penafsiran mufasir klasik dan kontemporer atas Surah Al-Isra’ ayat
4-7 menunjukkan adanya perbedaan mendasar dalam orientasi metodologis, horizon historis, serta batas
penarikan makna ayat. Perbedaan ini tidak semata-mata bersifat teknis, melainkan mencerminkan
perubahan cara pandang dalam memahami relasi antara teks Al-Qur’an, sejarah umat terdahulu, dan
realitas sosial umat Islam di berbagai periode (Al-Tabari, Jami ‘ al-Bayan; 1bn Katsir, Tafsir al-Qur’an al-
‘Azim). Mufasir klasik seperti ath-Tabari dan Ibn Katsir menempatkan Surah Al-Isra’ ayat 4-7 dalam
kerangka rekonstruksi sejarah Bani Israel pra-Islam. Dua kali kerusakan (fasadain) dipahami sebagai
peristiwa konkret yang telah terjadi dan selesai dalam lintasan sejarah, dengan penekanan pada
pembangkangan moral dan religius Bani Israel, khususnya pembunuhan terhadap para nabi dan
pelanggaran perjanjian ilahi (Al-Tabari; Ibn Katsir). Dalam kerangka ini, ayat-ayat tersebut berfungsi

Dua Fasad Bani Israel...279



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282)
Mugoddam Cholil

sebagai narasi retrospektif yang mengungkap sunnatullah dalam sejarah umat-umat terdahulu, sehingga
makna ayat dibatasi pada peristiwa yang telah berlalu.

Sebaliknya, mufasir kontemporer seperti Sayyid Quthb dan Muhammad Mutawalli asy-Sya‘rawi
membaca ayat-ayat tersebut dengan pendekatan yang lebih reflektif dan kontekstual. Mereka memandang
bahwa narasi dua kali kerusakan Bani Israel tidak hanya merekam peristiwa masa lalu, tetapi juga
menghadirkan pola moral dan sosial yang bersifat berulang (recurrent pattern) dalam sejarah manusia
(Quthb, F1 Zilal al-Qur’an; Asy-Sya‘rawl, Tafsir asy-Sya rawi). Dengan demikian, konsep fasad tidak
dipersempit pada satu momen historis tertentu, melainkan dipahami sebagai kecenderungan struktural
yang dapat muncul kembali dalam konteks kekuasaan dan dominasi modern. Perbedaan penafsiran ini
juga tampak dalam cara kedua kelompok mufasir memaknai relasi antara teks dan konteks. Tafsir klasik
berangkat dari asumsi bahwa makna ayat dapat dipahami secara utuh melalui riwayat, atsar, dan
kronologi sejarah masa lalu. Konteks yang dipertimbangkan bersifat statis, yakni konteks umat terdahulu
dan sebab turunnya ayat (Al-Tabari; Ibn Katsir). Sebaliknya, tafsir kontemporer memandang konteks
sebagai horizon dinamis, yaitu interaksi berkelanjutan antara teks Al-Qur’an dan realitas sosial-politik
umat Islam di setiap zaman (Quthb; Asy-Sya‘rawi).

Dari sisi metodologi, mufasir klasik menunjukkan ketergantungan yang kuat pada riwayat,
termasuk penggunaan Israiliyyat sebagai bahan penjelas, meskipun dengan tingkat selektivitas yang
berbeda. Ath-Tabari cenderung merekam berbagai riwayat yang beredar, sedangkan Ibn Katsir lebih kritis
terhadap validitas sanad dan substansi riwayat tersebut (Ibn Katsir). Sebaliknya, mufasir kontemporer
relatif mengurangi ketergantungan pada Israiliyyat dan lebih menekankan analisis kebahasaan, struktur
narasi Al-Qur’an, serta pesan sosial dan moral ayat (Quthb). Meskipun terdapat perbedaan signifikan,
tafsir klasik dan kontemporer memiliki titik temu mendasar. Keduanya sepakat bahwa dua kali kerusakan
Bani Israel berkaitan erat dengan penyimpangan moral dan keagamaan, serta bahwa hukuman ilahi
merupakan konsekuensi dari perbuatan manusia sendiri (al-jaza’ min jins al- ‘amal) (Al-Tabari; Quthb).
Kesepakatan ini menegaskan bahwa pesan utama Surah Al-Isra’ ayat 4-7 terletak pada prinsip keadilan
ilahi dan hukum sebab-akibat dalam sejarah.

Dengan demikian, analisis komparatif ini menunjukkan bahwa tafsir klasik dan kontemporer
bersifat saling melengkapi. Tafsir klasik memberikan fondasi historis dan tekstual yang kuat, sedangkan
tafsir kontemporer memperluas cakrawala makna ayat agar tetap relevan dalam membaca realitas sosial
modern. Membaca Surah Al-Isra’ ayat 4-7 secara dialogis antara kedua pendekatan tersebut
memungkinkan pemahaman yang lebih komprehensif dan kontekstual.

KESIMPULAN

Penelitian ini mengkaji penafsiran Surah Al-Isra’ ayat 4—7 dengan fokus pada konsep dua kali
kerusakan (fasadain) Bani Israel melalui pendekatan tafsir tematik-komparatif antara mufasir klasik dan
mufasir kontemporer. Berdasarkan analisis tekstual, historis, dan komparatif, penelitian ini menghasilkan
beberapa temuan utama sebagai berikut. Perfama, secara tekstual Surah Al-Isra’ ayat 4—7 menegaskan
adanya ketetapan ilahi tentang dua kali kerusakan besar yang dilakukan Bani Israel, disertai pola sebab—
akibat yang jelas antara pembangkangan moral, kesombongan kolektif, dan datangnya hukuman Allah Swt.
Struktur kebahasaan ayat terutama penggunaan kata kerja masa depan seperti latufsidunna, fa-idza ja’a, dan
ba ‘atsna menunjukkan bahwa ayat-ayat ini mengandung dimensi historis sekaligus normatif yang terbuka
untuk dibaca lintas zaman. Kedua, mufasir klasik seperti ath-Tabari dan Ibn Katsir secara umum
menafsirkan dua kali kerusakan Bani Israel sebagai peristiwa historis yang telah terjadi sebelum Islam.
Penafsiran mereka menekankan aspek retrospektif dengan bertumpu pada riwayat-riwayat dari sahabat dan
tabi‘in, serta memosisikan fasad sebagai pembangkangan kolektif berupa pembunuhan para nabi,
pelanggaran perjanjian ilahi, dan kesombongan politik. Perbedaan di antara mufasir klasik lebih bersifat
pada detail historis dan identifikasi pelaku hukuman, bukan pada substansi makna ayat. Ketiga, mufasir
kontemporer mengembangkan pembacaan yang lebih kontekstual terhadap Surah Al-Isra’ ayat 4-7. Dengan

Dua Fasad Bani Israel...280



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282)
Mugoddam Cholil

mempertimbangkan realitas sejarah modern, sebagian ulama kontemporer memahami bahwa kerusakan
kedua Bani Israel belum sepenuhnya terwujud pada masa pra-Islam, melainkan menemukan manifestasi
nyatanya pada abad ke-20 dan ke-21 melalui pendudukan, penjajahan, dan kekerasan sistematis yang
dilakukan negara Israel terhadap bangsa Palestina. Penafsiran ini berpijak pada analisis kebahasaan ayat,
kesinambungan tema sunnatullah dalam sejarah, serta realitas empirik yang terus berlangsung. Keempat,
analisis komparatif menunjukkan bahwa perbedaan penafsiran antara mufasir klasik dan kontemporer
bukanlah kontradiksi, melainkan refleksi dari perbedaan horizon historis dan konteks sosial masing-masing.
Tafsir klasik berfungsi sebagai fondasi historis dan metodologis, sementara tafsir kontemporer berperan
memperluas cakrawala makna ayat agar tetap relevan dengan dinamika zaman. Dengan demikian,
penafsiran Al-Qur’an terbukti bersifat dinamis tanpa kehilangan pijakan tekstual dan prinsip-prinsip dasar
tafsir. Kelima, penelitian ini menegaskan bahwa kisah dua kali kerusakan Bani Israel dalam Surah Al-Isra’
ayat 4-7 tidak dimaksudkan semata sebagai narasi historis, tetapi sebagai pelajaran moral universal tentang
konsekuensi sosial dan historis dari kezaliman, kesombongan, dan pembangkangan kolektif terhadap nilai-
nilai ketuhanan. Prinsip bahwa kebaikan dan keburukan akan kembali kepada pelakunya menjadi pesan
utama yang relevan lintas waktu dan komunitas. Secara keseluruhan, penelitian ini berkontribusi pada
pengayaan kajian tafsir tematik dengan menunjukkan pentingnya pendekatan komparatif antara tafsir klasik
dan kontemporer dalam memahami ayat-ayat Al-Qur’an yang memiliki dimensi historis dan aktual
sekaligus. Penelitian ini terbatas pada analisis Surah Al-Isra’ ayat 4-7 dan belum membahas secara luas
keterkaitan ayat-ayat tersebut dengan diskursus politik global atau hukum internasional. Oleh karena itu,
penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji tema ini melalui pendekatan interdisipliner, seperti studi
sejarah modern, ilmu politik, dan etika kemanusiaan, guna memperluas pemahaman terhadap relevansi Al-
Qur’an dalam konteks dunia kontemporer.

Penelitian ini memiliki sejumlah keterbatasan. Pertama, objek kajian dibatasi pada Surah Al-Isra’ ayat
4-7 sehingga tidak mencakup keseluruhan ayat Al-Qur’an yang membahas tema kerusakan (fasad) Bani
Israel atau umat-umat terdahulu lainnya. Kedua, sumber tafsir yang dianalisis terbatas pada empat mufasir
utama, sehingga belum merepresentasikan keseluruhan spektrum tafsir klasik maupun kontemporer. Ketiga,
penelitian ini berfokus pada analisis teks tafsir dan tidak melibatkan pendekatan empiris atau kajian
lapangan terkait resepsi masyarakat terhadap penafsiran ayat-ayat tersebut.

Berdasarkan temuan dan keterbatasan tersebut, penelitian selanjutnya dapat memperluas objek kajian
dengan memasukkan ayat-ayat lain yang membahas tema kerusakan dan kehancuran umat dalam Al-Qur’an
untuk memperoleh gambaran yang lebih komprehensif. Selain itu, kajian lanjutan dapat melibatkan lebih
banyak mufasir dari berbagai latar geografis dan aliran pemikiran, termasuk tafsir kontemporer di dunia
Islam non-Arab. Penelitian mendatang juga berpeluang mengintegrasikan pendekatan studi resepsi tafsir
atau analisis wacana untuk melihat bagaimana penafsiran Surah Al-Isra’ ayat 4—7 dipahami dan digunakan
dalam konteks sosial yang berbeda.

DAFTAR PUSTAKA

Abu Zayd, N. H. (2006). The dilemma of the literary approach to the Qur’an. Alif: Journal of
Comparative Poetics, 26, 8—47.

Arkoun, M. (2000). Rethinking Islam: Common questions, uncommon answers. Boulder: Westview Press.

Brenner, M., & Frisch, S. (2003). Zionism: A short history. Princeton: Markus Wiener Publishers.

Al-Bukhart, M. b. Isma‘il. (2002). Sahih al-Bukhart. Beirut: Dar Ibn Kathir.

Donner, F. M. (2010). The Qur’an in recent scholarship: Challenges and desiderata. Bulletin of the School
of Oriental and African Studies, 73(1), 29-50.

Euben, R. L. (1999). Enemy in the mirror: Islamic fundamentalism and the limits of modern rationalism.
Princeton: Princeton University Press.

Firestone, R. (2001). Children of Israel in Islamic self-definition. Journal of the American Academy of
Dua Fasad Bani Israel...281



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6 (2), Desember 2025 (270-282)
Mugoddam Cholil
Religion, 69(1), 1-23.

Ghanim, H. (2009). Poetics of disaster: Nationalism, gender, and social change among Palestinian poets in
Israel after Nakba. International Journal of Politics, Culture, and Society, 22(1), 23-39.
https://doi.org/10.1007/s10767-009-9044-8

Goldstone, R. (2009). Report of the United Nations fact-finding mission on the Gaza conflict. Geneva:
United Nations Human Rights Council.

Ibn Kathir, I. b. “‘Umar. (1999). Tafsir al-Qur'an al- ‘Azim. Riyadh: Dar Tayyibah.

Ibn Khaldiin, ‘A. b. Muhammad. (2000). Diwan al-mubtada’ wa al-khabar fi tarikh al- ‘Arab wa al-Barbar.
Beirut: Dar al-Fikr.

Levitt, M. (2006). Hamas: Politics, charity, and terrorism in the service of jihad. New Haven: Yale
University Press.

March, A. F. (2013). The Qur’an and politics: A survey of modern interpretations. Islamic Law and
Society, 20(3), 221-252.

Al-Mizzi, Y. b. ‘Abd al-Rahman. (1980). Tahdhib al-kamal fi asma’ al-rijal (‘A. Abt Ghuddah, Ed.).
Beirut: Maktabah al-Matbt ‘at al-Islamiyyah.

Muhammad Mutawalli al-Sha‘raw1. (n.d.). Tafsir al-Sha rawi. Kairo: Akhbar al-Yawm.
Muslim, b. al-Hajjaj. (2006). Sahih Muslim. Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-"Arabi.

Neuwirth, A. (2010). Scripture, poetry, and the making of a community: Reading the Qur’an as a literary
text. Oxford: Oxford University Press.

Pink, J. (2010). Tradition and authority in Qur’anic exegesis. Journal of Qur’anic Studies, 12(1-2), 1-28.
Pregill, M. (2007). Isra’1liyyat, myth, and pseudo-history. Journal of Qur’anic Studies, 9(2), 1-33.
Qutb, S. (2003). F1 zilal al-Qur an. Kairo: Dar al-Shuriiq.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. Chicago: University
of Chicago Press.

Reynolds, G. S. (2010). The Qur’an and its biblical subtext. London: Routledge.

Saeed, A. (2006). Contextualizing the Qur’an: A framework for interpretation. Journal of Qur’anic
Studies, 8(1), 1-23.

Saeed, A. (2014). Rethinking ‘revelation’ as a precondition for rethinking hermeneutics. Journal of
Qur’anic Studies, 16(1), 1-21.

Saleh, W. (2004). Ibn Taymiyya and the rise of radical hermeneutics. Die Welt des Islams, 44(2), 173—
205.

Al-Sakhawi, M. b. ‘Abd al-Rahman. (1980). Al-mutakallimin fi al-rijal. Beirut: Maktabah al-Matbii‘at al-
Islamiyyah.

Shalah al-Khalidt. (1994). Haga'iq Qur aniyyah hawla al-qadiyyah al-Filastiniyyah. London: al-Maktabah
al-Wataniyyah.

Sinai, N. (2012). When did the consonantal skeleton of the Qur’an reach closure? Bulletin of the School of
Oriental and African Studies, 75(2), 273-292.

Sinai, N. (2017). The Qur’an: A historical-critical introduction. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Al-Tabar1, M. b. Jarir. (2001). Jami ‘ al-bayan ‘an ta 'wil @y al-Qur’an (‘A. al-Turki, Ed., Vol. 14). Kairo:
Dar Hajar.

Wild, S. (1996). Self-referentiality in the Qur’an. Wiesbaden: Harrassowitz.

Az-Zamakhshari, M. b. “‘Umar. (2009). Al-Kashshdf ‘an haqd’ig al-tanzil (Vol. 3). Beirut: Dar al-Kutub al-
Tlmiyyah.

Dua Fasad Bani Israel...282



