Institut

At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies
Daarul Qur'an 06 (1), (2025) 155-168 ﬁ < ﬁ

] ] ) ] AT-TAISIR
Submitted: Januari, Accepted: Maret, Published: Juni Journal of Indoncsian Tafir Srcles

DARI WAHYU KE TRADISI: MAKKALEPU DAN EPISTEMOLOGI PEMBACAAN
AL-QUR’AN DALAM KEBUDAYAAN SULAWESI SELATAN

Kamaruddin Mustamin', Muhammad Alwi HS?

TUIN Alauddin Makassar, Indonesia
2STAI AGH Sanusi Baco Maros, Indonesia
Email: kamaruddin.mustamin@uin-alauddin.ac.id

Abstrak

Artikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi makkalepu sebagai representasi epistemologi pembacaan
Al-Qur’an dalam kebudayaan Sulawesi Selatan dan berfungsi sebagai medium pewarisan wahyu
dalam bentuk praksis tradisi. Penulis berargumen bahwa makkalepu tidak sekadar metode membaca
huruf hijaiyyah, melainkan suatu konstruksi pengetahuan yang hidup dalam ruang budaya masyarakat
Muslim. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi. Data diperoleh
dari lapangan dan Pustaka, yang kemudian dianalisis dengan kerangka epistemologi lokal. Dari sini,
artikel ini menemukan bahwa makkalepu menjadi metode pengajaran Al-Qur’an yang di dalamnya
memuat sistem epistemologis lokal dalam proses internalisasi wahyu menjadi tradisi Islam lokal.
Praktik makkalepu menjadi bentuk living epistemology yang memperlihatkan integrasi antara nilai-
nilai Islam dengan kebudayaan Sulawesi Selatan. Keberadaan makkalepu menegaskan bahwa
epistemologi Islam tidak bersifat ahistoris dan ideal semata, melainkan dapat bertransformasi dalam
ruang budaya yang hidup dan berakar. Temuan ini penting dalam pengembangan epistemologi Islam
kontemporer, khususnya dalam menyoroti bagaimana wahyu dipahami, dihayati, dan diwariskan
melalui bentuk-bentuk praksis lokal.

Kata Kunci: Makkalepu, Membaca Al-Qur’an, Epistemologi Lokal, Wahyu, Tradisi.

Abstract

This article aims to explore makkalepu as a representation of Qur’anic reading epistemology within
the cultural context of South Sulawesi, functioning as a medium for transmitting divine revelation
through traditional praxis. The author argues that makkalepu is not merely a method for learning
Arabic script (huruf hijaiyyah), but a form of lived knowledge embedded in the cultural space of
Muslim communities. This study employs a qualitative approach using ethnographic methods. Data
were collected from both fieldwork and textual sources, then analyzed through the lens of local
epistemology. The article finds that makkalepu serves as a pedagogical method for Qur’anic
instruction that contains a localized epistemological system in the process of transforming revelation
into a lived Islamic tradition. As a form of living epistemology, makkalepu reflects the integration of
Islamic values with the cultural fabric of South Sulawesi. Its presence affirms that Islamic
epistemology is not ahistorical or purely ideal, but capable of evolving within rooted and dynamic
cultural contexts. These findings are significant for the development of contemporary Islamic
epistemology, particularly in highlighting how revelation is understood, experienced, and transmitted
through localized and practical traditions.

Keywords: Makkalepu, Qur’anic Reading, Local Epistemology, Revelation, Tradition.

Copyright ©2021, AT-TAISIR, ISSN 2775 — 0175 (Print), ISSN 2775 — 3239 (Online) 155



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168)
Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS

PENDAHULUAN

Salah satu fenomena sosial-keagamaan yang krusial namun cenderung diabaikan dalam
perkembangan pengajaran membaca (baca: mengaji) Al-Qur’an di era kontemporer adalah makkalepu.
Makkalepu adalah metode melancarkan cara membaca huruf-huruf hijaiyyah (alif-ya) yang notabene
merupakan huruf-huruf Al-Qur’an itu sendiri. Fenomena makkalepu krusial dalam membaca Al-
Qur’an karena ia menjadi tahapan paling awal yang mesti dijalani oleh seseorang ketika hendak
membaca Al-Qur’an (Getteng, 2005; Munawar, 2022). Lebih dari itu, makkalepu menjadi bagian
hadirnya tradisi-tradisi Islam lokal yang berkaitan dengan membaca Al-Qur’an seperti maccera
akorang (penyucian Al-Qur’an) (Abdurrahman, 2023) dan mappanre temme (perayaan khatam Al-
Qur’an) (Alwi HS dkk., 2024). Dalam artian, makkalepu bukan sekadar teknik mengidentifikasi huruf
hijaiyah, tetapi juga sebagai gerbang menuju pemahaman bahkan pengamalan ajaran Islam melalui Al-
Qur'an. Makkalepu, dengan demikian, menjadi epistemologi pembacaan Al-Qur’an yang menarik
dikaji dalam kerangka bagaimana wahyu Ilahi membumi ke dalam ruang kebudayaan lokal.

Urgensi mengkaji makkalepu berangkat dari asumsi bahwa sejatinya ia bukan hanya
pembelajaran huruf hijaiayyah, tetapi menjadi bagian dari konstruksi awal kesadaran religius yang
mengakar dalam kebiasaan kolektif yang terbentuk dari hasil perjumpaan Islam dan kebudayaan lokal
Sulawesi Selatan. Dalam konteks ini, Santos mengungkap bahwa interaksi antara teks suci dan praktik
kultural masyarakat menjadi faktor atas kemunculan sistem maupun metode pengetahuan (Santos,
2014). Sejalan dengan ini, metode pengenalan huruf hijaiyah dalam makkalepu sesungguhnya tidak
bersifat netral atau teknis semata, melainkan menyimpan makna spiritual dan sosial yang dibentuk
oleh nilai-nilai lokal. Dalam konteks ini, makkalepu menjadi pintu masuk epistemik untuk memahami
bagaimana Al-Qur’an dihayati secara konkret sebagai pengalaman hidup dalam tradisi Islam Bugis-
Makassar. Lebih jauh, mengkaji makkalepu menjadi penting di antaranya sebagai apresiasi atas
diskursus Islam Nusantara yang mengedepankan integrasi antara wahyu dan budaya.

Di sisi lain, fenomena makkalepu menempati posisi penting dalam kajian akademik, khususnya
dalam dua ranah utama: sebagai metode membaca Al-Qur’an dan sebagai ekspresi tradisi Islam lokal.
Dalam konteks pertama, metode membaca Al-Qur’an seperti makkalepu selaras dengan berbagai studi
yang mengangkat praktik serupa di wilayah lain. Arifin dan kolega (2020) mengkaji metode nggahi
mbojo di Dompu, Bima; Fithrah Illiyyin dan Moh. Mansur Fauzi (2023) meneliti metode A/-Bargy di
Malang; Wanda Nur Hamidah dan tim (2023) mengulas metode An-Nahdliyah di Ngapak, Kebumen;
sementara Zunita Lut Fiana Pangesti dkk. (2024) fokus pada penggunaan nagham atau langgam Jawa
dalam tilawah Al-Qur’an. Adapun yang kedua, yakni tradisi Islam lokal, makkalepu dapat
disandingkan dengan beragam praktik keislaman berbasis budaya, sebagaimana tentang tradisi
Procotan di Lamongan (Alfiyah dan Putri, 2022), Betamat Al-Qur’an di kalangan masyarakat Banjar,
Kalimantan Selatan (Imansyah dkk., 2025), Saiyyang Pattu’du’ di Sulawesi Barat (Syarif dkk., 2023;
Rubhiyat, 2017), serta Mappanre Temme (Alwi HS dkk., 2024) dan Maccera Akorang (Abdurrahman,
2023) di Sulawesi Selatan.

Berbagai kajian di atas menunjukkan membaca Al-Qur’an menghasilkan episteme dalam
pembumian Al-Qur’an dalam kebudayaan lokal, mulai hadimya metode membaca Al-Qur’an hingga
tradisi Islam lokal, meskipun tidak ada yang secara spesifik dan serius membahas fenomena
makkalepu. Dari sini, artikel ini mengisi kekosongan kajian kesarjanaan tersebut di atas, serta
mengakomodir urgensi makkalepu sebagai pembumian Al-Qur’an berbasis epistemologi pembacaan
dalam kebudayaan lokal. Kajian ini berargumentasi bahwa makkalepu bukan sekadar mempelajari
huruf hijaiyyah-Al-Qur’an, melainkan suatu konstruksi pengetahuan yang hidup dalam ruang budaya
masyarakat Muslim. Dalam konteks ini, makkalepu merupakan bentuk epistemologi lokal yang
memperlihatkan bagaimana wahyu (Al-Qur’an) diinternalisasi dan dibumikan melalui kesadaran

Dari Wahyu ke Tradisi... 156



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168)
Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS

sosial-budaya-keagamaan sejak dini. Dari sini, penelitian ini berusaha memperkaya diskursus
epistemologi Islam dengan menunjukkan bahwa praktik pembacaan wahyu selalu terikat pada konteks,
dan konstruksi sosial yang khas dari setiap komunitas Muslim.

Lebih jauh, epistemologi pembacaan Al-Qur’an dalam kebudayaan lokal, sebagaimana tentang
makkalepu di Sulawesi Selatan, tidak lepas dari diskursus epistemologi Islam yang dikaitkan dengan
epistemologi lokal. Dalam konteks ini, epistemologi Islam secara umum merujuk pada kerangka
pengetahuan yang bersumber dari wahyu (nagq/), akal (‘aq/), dan pengalaman spiritual (dzawq) sebagai
instrumen utama dalam membentuk cara pandang umat terhadap realitas (Kasim, 2021; Kulsum,
2020). Dalam khazanah klasik, ulama seperti Al-Ghazali dan Ibn Khaldiin telah menegaskan bahwa
pengetahuan tidak hanya diperoleh melalui pancaindra dan nalar, tetapi juga melalui intuisi dan
iluminasi ruhani yang terhubung dengan teks suci (Nasr & Leaman, 1996; Soleh, 2013). Namun,
dalam dinamika kontemporer, muncul gagasan epistemologi lokal yang dikembangkan oleh pemikir
seperti Boaventura de Sousa Santos untuk menyoroti bahwa pengetahuan tidak bersifat tunggal dan
universal, melainkan beragam dan terikat konteks sosial-budaya (Santos, 2014).

Epistemologi lokal tersebut merekognisi bentuk-bentuk pengetahuan yang tumbuh dari
pengalaman komunitas, praktik kultural, dan kebijaksanaan tradisional (Santos, 2014). Dalam konteks
Islam, pendekatan ini membuka jalan bagi pengakuan terhadap cara-cara memahami wahyu secara
kontekstual dalam ruang budaya tertentu (Alak, 2024). Dengan menggabungkan epistemologi Islam
dan epistemologi lokal, muncullah kerangka analitis bahwa memahami pembacaan Al-Qur’an tidak
hanya sebagai kegiatan tekstual-linguistik, tetapi juga sebagai praktik budaya yang sarat makna.
Pembacaan Al-Qur’an dalam masyarakat lokal seperti di Sulawesi Selatan melalui praktik makkalepu,
misalnya, bukan sekadar proses mempelajari huruf hijaiyah, melainkan bagian dari pembentukan
kesadaran religius dan identitas kultural. Dengan demikian, epistemologi pembacaan Al-Qur’an
berbasis kebudayaan lokal menghadirkan suatu model pembacaan yang dialogis antara teks suci dan
konteks budaya. Pendekatan ini berguna memperluas cara memahami interaksi manusia dengan Al-
Qur’an, serta menegaskan pluralitas epistemik dalam pengalaman keislaman di dalam kebudayaan
lokalnya.

METODE

Kajian artikel ini adalah penelitian pustaka dan lapangan sekaligus karena fenomena makkalepu
merupakan fenomena islamisasi (penyebaran dan pengajaran Islam) khususnya Al-Qur’an di Sulawesi
Selatan, dari era kerajaan hingga kontemporer saat ini. Karena itu, penelitian pustaka diperuntukkan
mengungkap sisi historisitas fenomena makkalepu, semenatra penelitian lapangan diarahkan untuk
mengungkap fakta sosial-budaya terkini. Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode etnografi atas fenomena makkalepu. Karena fenomena ini adalah fenomena yang umum
dijumpai di masyarakat, bahkan peneliti sendiri (Kamaruddin Mustamin dan Muhammad Alwi HS)
menjadi pengamal makkalepu pada waktu kanak-kanak di kampung halaman masing-masing, yakni
Bone dan Pangkep, sehingga data-data diperoleh berdasarkan pengalaman pribadi (partisipan),
observasi, wawancara, serta pelacakan hasil rekaman melalui berbagai media sosial. Data dokumen
berupa buku dan artikel yang terkait langsung juga digunakan. Dengan metodologi ini, penelitian ini
bertujuan mengungkap cara berpikir lokal dalam membumikan wahyu serta menegaskan pentingnya
pluralitas epistemik dalam tradisi Islam Nusantara.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konteks dan Kebutuhan Membaca Al-Qur’an di Sulawesi Selatan

Fenomena makkalepu tidak lepas dari pembahasan konteks sosial-keagamaan masyarakat
Sulawesi Selatan, khususnya dalam islamisasinya, dan lebih fokusnya pada kebutuhan membaca Al-

Dari Wahyu ke Tradisi... 157



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168)
Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS

Qur’an sebagai Kitab Suci agama baru mereka. Disebut ‘baru’ karena Islam -dan karena itu Al-Qur’an
juga- adalah agama pendatang dalam sejarah kebudayaan Sulawesi Selatan, yang baru datang sekitar
abad 16 M yang lalu. Di dalam islamisasi itu, pengenalan, pengajaran hingga internalisasi (ajaran) Al-
Qur’an dilakukan dengan berbagai strategi oleh para ulama -dan kerap kali bekerjasama dengan
pemerintah era kerajaan (Pelras, 2006; Mattulada, 1998; Halim, 2018). Tantangan paling dasar (baca:
urgen, pokok) adalah bagaimana bacaan dan pemahaman Al-Qur’an bisa diakses oleh masyarakat atau
audiens barunya. Hal ini karena masyarakat Sulawesi Selatan memeluk agama Islam karena mengikuti
keputusan rajanya, sehingga mereka tidak memiliki bekal pengetahuan tentang Al-Qur’an (Abdullah,
2016; Akhmar, 2018).

Saat yang sama, dekat dengan Al-Qur’an bersifat kebutuhan karena bukan hanya Kitab Suci,
tetapi bahkan menjadi Kitab Suci Resmi di era kerajaan yang harus dikenal oleh Umat Islam Sulawesi
Selatan (Fatimah HS & Parninsih, 2022). Dengan kenyataan tersebut di atas, muncullah ‘program’
ulama-raja melalui sistem lembaga keagamaannya yang mengajarkan Al-Qur’an ke masyarakat, di
antaranya adalah membacanya (Fatimah HS, dkk, 2023). Dalam upaya ini, ada beberapa tahapan yang
ditempuh: mulai memperkenalkan-memahami huruf hijaiyyah, membaca surah-surah pendek yang
tergabung dalam Juz 30, hingga membaca Al-Qur’an hingga khatam 30 Juz (Alwi HS, 2024). Sebagai
pembaca baru dan bukan native (penutur asli) bahasa Arab, membaca Al-Qur’an bukanlah hal mudah.
Apalagi apabila disandingkan bahwa membaca Al-Qur’an mesti dilakukan secara baik dan benar,
sesuai tajwid dan makharijul huruf. Dengan berbagai tantangan ini, maka membaca Al-Qur’an hingga
khatam adalah pekerjaan yang sangat berat, sehingga orang yang berhasil mencapainya, yakni
mengkhatamkan Al-Qur’an, dilakukan perayaan untuknya, yang disebut mappanre temme (Parninsih,
2022).

Tentu saja beratnya (baca: sulit) membaca Al-Qur’an bukan berarti mengabaikan aspek
kemuliaan Al-Qur’an sebagai Firman Tuhan (kalamullah) dan fungsinya sebagai hudan lin-nas. Dua
aspek ini boleh jadi hanya menjadi pengetahuan para ulam, selaku guru-guru agama masyarakat
Sulawesi Selatan. Dua aspek tersebut adalah bagian teologis yang pada mulanya hanya ‘dirasakan’
oleh para ulama, yang pada gilirannya diupayakan untuk diinternalisasi ke dalam kehidupan
masyarakat Sulawesi Selatan. Hal ini karena, seperti diungkap di atas, penerimaan masyarakat atas Al-
Qur’an berangkat karena keharusan, sebagai konsekuensi sosiologis atas penerimaan Islam untuk
menjadi agamanya. Dalam kondisi yang rentan ini, maka guru agama dengan dukungan pemerintah
kerajaan membuat program pendidikan Islam, yang tahap paling dasarnya adalah membaca Al-Qur’an
(Fatimah HS, dkk, 2023). Dalam pendidikan Islam ini, pengajaran dilakukan dalam dua kalangan,
yakni kalangan dalam kerajaan atau kalangan elit, dan kalangan luar kerajaan atau masyarakat awam.

Seperti diungkap, pengajaran Al-Qur’an berbasis pendidikan Islam menjadi program lembaga
keagamaan, sebagai konsekuensi atas Islam sebagai agama resmi kerajaan, terutama karena syariat
Islam (sara’) diadopsi menjadi sistem kebudayaan. Lembaga disebut parewa sara’ (pegawai syariat
Islam, yang di antaranya ada jabatan gadhi (Bugis: kali, penasihat raja), imam masjid (Bugis: Imang)
dan khatib (katte) (Rahim, 2011; Sabara, 2018). Di sini, pengajaran Al-Qur’an untuk kalangan
kerajaan digurui oleh ulama senior, yang menduduki jabatan Qadhi. Hal ini sebagaimana dilakukan
seperti oleh dato’ ri bandang yang mengajar di kalangan elit kerajaan Gowa-Makassar. Sementara itu,
pengajaran Al-Qur’an untuk kalangan masyarakat awam digurui oleh murid-murid ulama tersebut,
yang biasanya menduduki jabatan Imam Masjid atau Khatib (Robinson, 2020; Alwi HS, 2021).
Keberadaan guru agama dari Imam dan Khatib ini muncul karena adanya aturan dari kerajaan bahwa
dalam pengajaran Islam di kampung-kampung, maka disyaratkan untuk mendirikan masjid
(Mattulada, 1983). Dalam kondisi ini, Imam masjid dan Khatib bukan hanya berfungsi secara ibadah
ritual, tetapi juga menjadi pembimbing atau guru agama untuk masyarakat luas. Pada gilirannya, selain
di masjid, pengajaran Islam juga dilakukan di rumah-rumah guru agama, baik dari kalangan laki-laki

Dari Wahyu ke Tradisi... 158



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168)
Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS

maupun perempuan yang dinilai memiliki otoritas mengajarkan Islam, termasuk Al-Qur’an (Kadir,
2017; Ridhwan, dkk, 2019).

Di dalam pengajaran Al-Qur’an, masyarakat yang bertindak sebagai murid mendatangi gurunya,
baik di masjid maupun di rumah. Para murid membawa Al-Qur’an-nya masing-masing, yang biasanya
guru menekankan agar membawa mushaf Al-Qur’an menggunakan adab, yakni menaruhnya di atas
kepala atau dipeluk dekat hati (Observasi, 2025). Ini tentu bermakna sebagai bentuk penghormatan
atas Al-Qur’an karena keyakinan atas kesuciannya. Meskipun dalam mushaf yang dibawanya tidak
seluruhnya berisi teks Al-Qur’an. Dalam mushaf ‘Al-Qur’an kecil’ terutama, ada beberapa halaman
yang berisi tentang bacaan-bacaan huruf hijaiyyah yang diajarkan pra-teks Al-Qur’an. Dari sini,
penghormatan tersebut mengisyaratkan bahwa mushaf dengan segala bentuk dan isinya memiliki
karakter relasional (baca Graham, 1989) bagi masyarakat Sulawesi Selatan. Mushaf disakralkan secara
sosio-antropogilinya, sekalipun di dalamnya tidak seluruhnya berisi tulisan Al-Qur’an. Penghormatan
atas mushaf Al-Qur’an dalam seluruhnya, dengan demikian, menjadikan huruf-huruf hijaiyyah di
dalamnya juga menjadi dihormati sekaligus krusial membacanya dengan metode makkalepu,
sebagaimana dibahas lebih jauh pada bagian selanjutnya.

Makkalepu: Makna dan Pelaksanaannya

Sebelumnya telah dikemukakan konteks Islam dalam kebudayaan Sulawesi Selatan, yang secara
khusus dikaitkan pada aspek membaca Al-Qur’an sebagai kebutuhan dalam penyebaran dan
pengajaran Islam. Di sana dilihat bahwa kebutuhan membaca Al-Qur’an muncul karena masyarakat
Sulawesi Selatan memeluk agama Islam tanpa memiliki bekal tentang Al-Qur’an, padahal saat itu Al-
Qur’an menjadi Kitab Suci resmi mengikut Islam sebagai agama resmi kerajaan. Dengan kondisi
demikian, sehingga diadakan lembaga parewa sara’ yang di antara utama adalah berfokus
mengajarkan Al-Qur’an, yang pada gilirannya menghasilkan sebuah kurikulum berupa tiga tahap,
yakni pra-membaca Al-Qur’an, membaca Al-Qur’an Juz 30, dan membaca Al-Qur’an 30 Juz. Dalam
kurikulum ini, makkalepu diposisikan pada tahap pertama, yakni pra-membaca Al-Qur’an. Pada
posisinya tersebut, bagian ini menguraikan makna dan pelaksanaan makkalepu untuk memahami letak
urgensi eksistensinya sebagai epistemologi pembacaan Al-Qur’an di Sulawesi Selatan.

Makkalepu sebagai sebuah istilah nampaknya muncul dalam tradisi lisan masyarakat Sulawesi
Selatan. Hal ini karena makkalepu merupakan kata atau ungkapan yang menerima imbuhan mak atau
ma’, yang itu berasal dari tradisi lisan, bermakna kegiatan. Imbuhan yang sama misalnya pada istilah
mappanre temme (Bugis) atau mappatamma (Makassar) yang keduanya bermakna kegiatan perayaan
khatam Al-Qur’an (Alwi HS, 2024). Perlu diingat bahwa dalam sistem fonetik masyarakat Bugis-
Makassar cenderung tidak mengenal huruf mati, sehingga mak atau ma’ bertransformasi dan dibaca
menjadi makka. Lebih jauh, istilah makkalepu mungkin berasal dari bahasa Arab yang kemudian
dimodifikasi dalam bahasa Bugis, di mana kata alepu berasal dari huruf hijaiyyah yaitu A/if. Dengan
kata lain, makkalepu berasal dari alepu yang menerima imbuhan ma’ (makka). Secara makna literal,
kata makkalepu dapat dipahami sebagai kegiatan membaca huruf alif (Getteng, 2005). Alif sendiri
merupakan huruf hijaiyyah pertama, yang mungkin kemudian dijadikan symbol atau perwakilan
seluruh huruf hijaiyyah. Ini menunjukkan bahwa istilah makkalepu sejatinya istilah filosofis, yang
mengandung makna sebagai kegiatan membaca huruf-huruf hijaiyyah yang diawali oleh huruf alif.

Sejalan dengan makna filosofis tersebut di atas, Abdurrahman mendefinisikan makkalepu
sebagai kegiatan memulai bacaan dari huruf hijaiyyah sebagai tahap paling awal dalam membaca Al-
Qur’an oleh masyarakat Sulawesi Selatan (Abdurrahman, 2023). Lebih jauh, Abdurrahman
memposisikan makkalepu sebagai bagian utama atas kehadiran berbagai bentuk tradisi terkait
membaca Al-Qur’an, seperti maccera akorang (Abdurrahman, 2023). Pemaknaan filosofis ini
kemudian berintegrasi dalam sistem sosial-budaya Sulawesi Selatan, sebagaimana dikemukakan oleh

Dari Wahyu ke Tradisi... 159



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168)
Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS

Abd. Rahman Getteng bahwa makkalepu menjadi metode membaca huruf-huruf Hijaiyyah yang
mengakomodasi sistem bahasa lokal Sulawesi Selatan (Getteng, 2005). Perlu diketahui bahwa
sekalipun pada asalnya, makkalepu digunakan hanya untuk membaca huruf-huruf hijaiyyah pra-
membaca Al-Qur’an, tetapi banyak orang yang juga menerapkannya untuk membaca Al-Qur’an
(Observasi, 2025). Makkalepu untuk huruf hijaiyyah sebagai bentuk pembiasaan, sementara
diterapkannya membaca Al-Qur’an sebagai bentuk pengulangan ingatan atau sekadar kegemaran
melakukannya.

o %

B 0,2 v % 2 Jue s hne e (92
(e
8 & SYOREATNOE K I
S R R N S I L A ] 4
| Gss0se oo 0¥ et oy [f
7| cae sa sz ee o sns A
HEECTER RUI T bl
I I eI e e T M
asiciads

& §= »n CA P SN EAS @i &
g obeneny vslog ol |
& [
ALY SR ) 2% % Ny i
8 $$3s3ARE A5 Sl
e 05 A5 0 g

d 2R3 NGEa
GG TG~ B~ P~ B

w

Gambar: Mushgyang digunakan dalam tradisi Makkalepu

Makkalepu menggunakan mushaf yang menggunakan kaidah Ba dadiyah, seperti pada gambar
di atas. Dengan kaidah tersebut, makkalapu menjadi bentuk transformasinya sesuai kebudayaan
Sulawesi Selatan, sehingga nampak akomodasi kebudayaan lokal. Di sini, akomodasi kebudayaan
lokal pada makkalepu di antaranya berupa lagu atau irama yang digunakan, pengucapan huruf
hijaiyyah, hingga tata cara pelaksanannya. Lagu atau irama khas tradisional bacaan orang Bugis, dapat
disaksikan dan didengar di antara dalam kanal youtube @Anbuja, “cara belajar ngaji ejahan bugis
insya allah cepat bisanya”, dalam https://www.voutube.com/watch?v=gINYuObUlgM&t=331s, dan
kanal youtube (@Ngaji Ogi, “Ngaji Bugis Besar Masih Ingatkah  Caranya?”,
https://www.youtube.com/watch?v=I_nvKJ6iJok&t=198s Video tersebut juga menampilkan praktik
makkalepu. Sebagai contoh, praktik metode makkalepu dapat dilihat sebagai berikut:

v ) a9
CRCTCTCTe

o

’ v Yo o~

25 Cettet tet

Dibaca:

Alipu yase’'na A, Alipu rawana I, Alipu dappanau > AI1U
(terjemah: Alif di atas A, Alif di bawah I, Alif dhommah U)
Ba yase’na Ba, ba warana Bi, ba dappana bu 2 Ba Bi Bu
(terjemah: Ba di atas Ba, Ba di bawah Bi, Ba dhommah Bu)

Ta yase’'na Ba, ta rawana Ti, ta dappana tu = Ta ti Tu
(terjemah: Ta di atas Ta, Ta di bawah Ti, Ta dhommah Tu)

Dari Wahyu ke Tradisi... 160


https://www.youtube.com/watch?v=qINYu0bU1gM&t=331s
https://www.youtube.com/watch?v=I_nvKJ6iJ6k&t=198s

At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168)
Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS

Bacaan di atas sejatinya membaca huruf hijaiyyah dalam komunikasi bahasa di Sulawesi
Selatan, khususnya bahasa Bugis. Bacaan huruf alif-ba-ta beserta penunjukan harakatnya diungkap
dalam bahasa Bugis. Huruf hijaiyyah cenderung dibaca sebagaimana bacaan arabnya, tetapi
dimodifikasi sesuai kultur sistem fonetik bacaan masyarakat Bugis yang tidak mengenal huruf mati,
sehingga alif dibaca alipu. Perlu diketahui juga bahwa beberapa huruf latin atau arab seperti F dan QO
tidak akrab bagi masyarakat Sulawesi Selatan, dan menggantinya menjadi P dan K, tapi seiring
perkembangan-belajarnya huruf-huruf tersebut mulai terbiasa dibaca sesuai bacaannya. Kembali ke
bacaan di atas, penunjukan harakat seperti fathah, kasrah, dan dhommah diucapkan sesuai bahasa
Bugisnya: fathah bahasa bugisnya adalah yasena, kasrah adalah rawana, dan dhommah adalah
dapanna.

Lebih jauh, pelaksanaan makkalepu sama halnya ketika membaca Al-Qur’an dalam sistem
tradisional. Pada tahap paling awal, guru mencontohkan cara baca huruf hijaiyyah, sembari murid
menunjuk menggunakan jari atau kayu kecil ke huruf yang dibaca guru. Setelah paham, murid
bergantian membaca di hadapan guru, menyebutkan huruf perhuruf, rangkaian huruf dalam satu kata,
beberapa kata atau bahkan dalam satu kalimat. Guru membimbing murid dengan membenarkan
apabila murid melakukan kesalahan (Observasi, 2025). Setiap pertemuan, biasanya bacaan murid
mencapai setengah atau satu halaman mushaf. Ketika murid lancar membaca bacaannya, guru
menutup pembacaan makkalepu dengan mengulang bacaan di pertemuan tersebut (Observasi, 2025).
Pada pertemuan seclanjutnya, sebelum ke bacaan selanjutnya, murid harus mendaras bacaan
sebelumnya. Berbagai pola ini terus dilakukan hingga seseorang berhasil menyelesaikan beberapa
lembaran bacaan makkalepu. Setiap bagian bacaan biasanya dibaca beberapa kali, karena fokusnya
adalah kelancaran -bukan cepat selesai. Jika belum lancar, maka murid tetap harus bacaannya hingga
benar-benar dinilai mampu oleh gurunya (Observasi, 2025). Selesainya bacaan murid menunjukkan
murid telah lancar membaca Al-Qur’an.

Epistemologi Pembacaan Al-Qur’an pada Makkalepu

Dua bagian sebelumnya telah menunjukkan keberadaan makkalepu sebagai satu tahapan krusial
dalam membaca Al-Qur’an dalam kebudayaan Sulawesi Selatan. Ini merupakan kebutuhan sebagai
konsekuensi atas islamisasi sejak era kerajaan dan terus berlangsung hingga kini. Lebih jauh,
makkalepu mencerminkan adanya konfigurasi epistemologi pembacaan Al-Qur’an yang khas dalam
masyarakat Sulawesi Selatan, yang tidak hanya menandai proses awal mengenal huruf hijaiyyah,
tetapi juga merupakan cara lokal dalam menginternalisasi Al-Qur’an secara kultural. Ini sejalan
dengan penjelasan Andi Rahmat Munawar, dalam bukunya fo Ogi, yang mengungkap nilai-nilai
penting dalam pelaksanaan makkalepu, sebagaimana merujuk kepada tiga aspek utamanya, yakni
kognitif, afektif, dan psikomotorik. Pada aspek kognitif berbentuk ilmu tulisan hijaiyyah, afektif
berbentuk adab dan tingkah laku, dan aspek psikomotorik berbentuk bakti kepada guru (Munawar,
2022).

Ketika pembacaan Al-Qur’an diajarkan melalui makkalepu, masyarakat tidak sekadar diajari
membaca teks, tetapi diperkenalkan pada cara berpikir dan merasakan bahwa Al-Qur’an sebagai
bagian tak terpisahkan dari laku budaya. Dalam kerangka epistemologi Islam, pengajaran Al-Qur’an
berangkat dari prinsip fa’abbudi (ibadah) dan ta’allum (belajar-mengajar) (Qadir & Asrori, 2025;
Misbahuddin, 2016), namun dalam realitas lokal, prinsip ini ditampilkan dalam bentuk sistem nilai
kebudayaan Sulawesi Selatan. Artinya, makkalepu dapat diposisikan sebagai bentuk [living
epistemology, yaitu epistemologi yang hidup dalam praktik dan kesadaran kolektif masyarakat lokal.
Ini melanjutkan epistemologi Islam yang pengetahuan diperoleh dari wahyu, akal, dan pengalaman
spiritual. Pengetahuan tersebut, lebih jauh, kemudian ditransmisikan melalui wahyu kepada Nabi,

Dari Wahyu ke Tradisi... 161



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168)
Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS

hingga saat ini berbentuk di antaranya praktik keberagamaan, yang disebut tradisi (Abdullah, 2021).
Namun dalam perjumpaannya dengan tradisi lokal, epistemologi ini mengalami modifikasi (adopsi-
adaptasi) sesuai konteks kebudayaan Sulawesi Selatan.

Proses modifikasi tersebut berlangsung melalui mediasi ulama lokal yang berfungsi sebagai
agen epistemik, yang menyusun metode pengajaran yang selaras dengan kebudayaan setempat
(Rangkuti, 2021), seperti Sulawesi Selatan. Di sinilah makkalepu menjadi artikulasi lokal dari
epistemologi pembacaan Al-Qur’an. Dalam konteks inilah sistem pengetahuan yang dibentuk dan
diwariskan dalam konteks kebudayaan tertentu menjadi satu keniscayaan yang menarik dan signifikan
dimiliki. Hal ini ia (epistemologi pembacaan Al-Qur’an) merespons kondisi sosial, bahasa, dan nilai-
nilai komunitas, serta cenderung bersifat oral dan praksis. Artinya, makkalepu sebagai bentuk
epistemologi lokal membentuk habitus keagamaan masyarakat, yang menjadi mekanisme internalisasi
nilai melalui interaksi sosial-kebudayaan seperti tergambar pada guru dan murid.

Integrasi epistemologi Islam dan lokal dalam makkalepu menunjukkan bahwa pembacaan Al-
Qur’an tidaklah bersifat normatif-literal, melainkan dapat dikembangkan sesuai konteks masyarakat
(baca: situasional). Hal ini menjadikan makkalepu sebagai bukti bahwa wahyu dapat dialami secara
kultural tanpa kehilangan kesakralannya sebagai yang datang dari Ilahi. Dari sini, kemudian
makkalepu dapat menjadi sarana menghindarkan Islam yang kontekstualis, tidak dengan tekstualistis
dan formalistis. Dari sisi praksis, makkalepu mengajarkan bahwa keberhasilan membaca Al-Qur’an
bukan semata ditentukan oleh kecepatan menyelesaikan materi, melainkan kelancaran, penghayatan,
dan etika pembelajaran. Belum lagi bahwa setiap tahap dalam makkalepu bukan hanya soal teknik
membaca, melainkan juga mengandung dimensi etika seperti adab terhadap guru, kesabaran dalam
belajar, dan penghormatan terhadap mushaf. Hal ini memperlihatkan bahwa epistemologi lokal
memuat dimensi integral antara pengetahuan dan pembentukan karakter.

Sampai di sini, uraian di atas memperlihat bahwa makkalepu menjadi hasil dialog antara Islam
dan budaya Sulawesi Selatan yang melahirkan epistemologi pembacaan Al-Qur’an yang khas. Ia tidak
sekadar memperlihatkan fleksibilitas Islam dalam ruang budaya lokal, tetapi juga menyumbang pada
diskursus epistemologi Islam kontemporer tentang bagaimana pengetahuan wahyu dapat diinkulturasi
secara kreatif. Di tengah tantangan yang semakin kompleks dalam penyebaran dan pengajaran Islam
era kontemporer, praktik sekaligus tradisi makkalepu mengajarkan pentingnya mengakar secara
budaya sambil tetap terhubung dengan sumber ilahiah (baca: wahyu). Ini merupakan kontribusi
penting bagi wacana Islam Nusantara melalui pengajaran Al-Qur’an, sebagaimana dibahas lebih jauh
pada bagian selanjutnya.

Urgensi Makkalepu dalam Pengajaran Al-Qur’an

Sebagaimana diuraikan sebelumnya bahwa tradisi makkalepu dalam masyarakat Sulawesi
Selatan bukan sekadar metode membaca Al-Qur’an, tetapi merupakan tahap awal yang sangat penting
dalam proses pengajaran Al-Qur’an. la (makkalepu) berperan sebagai sarana internalisasi dan
pelatihan dasar agar anak-anak atau pemula sebagai murid terbiasa dan akrab lafadz ayat-ayat Al-
Qur’an, baik membaca maupun beradab pada mushaf. Lebih dari itu, makkalepu juga berfungsi
sebagai media pembentukan relasi sosial dan emosional antara guru dan murid, yang berlangsung
dalam suasana kultural yang khas dan akrab. Makkalepu juga membentuk struktur sosial sekaligus
jejaring sosial dan nilai-nilai komunal masyarakat lokal dengan berangkat dari hubungan antar
individual -guru dan murid misalnya. Bahkan, observasi di masyarakat ditemukan bahwa karena anak
yang menjadi murid belajar membaca Al-Qur’an secara makkalepu, itu kemudian membuat orang tua
(ibu atau bapaknya) ikut belajar makkalepu hingga memerhatikan jadwal, bahkan menjaga hubungan
baik dengan guru anaknya (Observasi, 2025). Dari sini, makkalepu mangandung dimensi sosial,
afektif, dan kultural dalam kerangka pengajaran Al-Qur’an.

Dari Wahyu ke Tradisi... 162



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168)
Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS

Lebih jauh, hal penting lainnya adalah bahwa makkalepu sebagai cara berpikir masyarakat
Sulawesi Selatan dalam menjangkau teks Ilahi (Kitab Suci). Proses pengajaran Al-Qur’an di sini
mengandalkan elemen-elemen kebudayaan lokal seperti relasi hierarki: guru-murid, penghormatan
terhadap guru, serta penggunaan ruang domestik sebagai lokasi pengajaran. Dengan demikian,
makkalepy mencerminkan cara memahami wahyu secara perlahan-lahan sesuai situasi sistem
kebudayaan. Dalam hal ini, ini sejalan dengan pandangan bahwa kebudayaan tidak hanya menjadi
latar belakang, melainkan kerangka kerja yang hidup dan menggerakkan interaksi dengan Islam
(Purwoyuliyanto, 2025; Hamzah 2018), apalagi Al-Qur’an. Artinya, urgensi makkalepu terletak pada
kemampuannya dalam menyampaikan ajaran ilahi melalui struktur budaya yang sudah akrab, sehingga
menjadikan proses pengajaran Al-Qur’an mudah diterima, dan bahkan menjadi bagian kehidupan
masyarakat itu sendiri.

Sebagai bagian dalam kehidupan, makkalepu menampilkan pendekatan yang humanis. Hal ini,
misalnya, metode pengulangan atau penggunaan nada khas menunjukkan bahwa pengajaran Al-Qur’an
tidak bersifat universal dalam bentuknya, melainkan kontekstual berbasis sosio-kebudayaannya.
Artinya, pengajaran Al-Qur’an tidak berdasar pada idealitas dalam ‘dunia langit’, tetapi mesti
membumi dalam sosio-budaya sehingga Al-Qur’an dapat diakses. Kasus seperti ini sejatinya
senantiasa terjadi dalam membumisasikan (ajaran) Islam dalam konteks budaya manapun (Masduki,
2018; Asnawi & Prasetiawati, 2018; Hasan, 2018). Lebih jauh, keakraban dengan struktur sosio-
budaya seperti tata krama dalam berguru, nilai kesabaran, dan penghormatan terhadap proses belajar
menjadikan makkalepu dalam posisi penting sebagai jembatan antara wahyu dan realitas sosial.
Karena itu, urgensinya tak hanya bersifat fungsional, tetapi juga simbolik: makkalepu menjadikan
pengalaman membaca Al-Qur’an sebagai bagian dari perjalanan budaya yang sudah dikenal
masyarakat. Dengan demikian, ia menanamkan nilai religius dalam ruang sosial yang familiar,
menjadikan pembelajaran sebagai pengalaman hidup yang membentuk karakter.

Lebih dari pendekatan humanis, praktik makkalepu juga mampu menjadi sarana
mengintegrasikan nilai-nilai lokal secara humanis dalam pengajaran Al-Qur’an. Makkalepu tidak
menegasikan budaya, tetapi merangkul dan (bahkan) memfungsikannya sebagai sarana edukatif.
Penggunaan bahasa lokal misalnya, ini membantu memperkuat pemahaman anak terhadap instruksi-
instruksi dalam proses belajar. Hal ini karena hanya bahasa yang dimengerti yang dapat menghasilkan
tindakan-praktik atas ajaran tersebut. Dalam hal ini, praktik atau tradisi yang membumikan Al-Qur’an
ke ruang kemanusiaan secara sosio-budaya seperti ini, lebih jauh, menegaskan model keagamaan yang
berbasis penjagaan identitas kultural yang dimiliki (Wardani, 2015). Makkalepu menunjukkan bahwa
pendidikan Islam tradisional tidak harus berseberangan dengan tradisi, tetapi bisa tumbuh bersamanya.
Dengan cara demikian, penulis berani mengklaim bahwa proses ini menjadi bentuk islamisasi yang
inklusif karena menyampaikan isi ajaran sembari menyentuh sisi emosional, sosial, dan historis
masyarakat -selaku sasaran pengajaran Al-Qur’an.

Selanjutnya, unsur-unsur lokal seperti adat penghormatan, struktur kekerabatan, dan nuansa
spiritual masyarakat Bugis-Makassar yang tergambar dalam praktik makkalepu menjadi bagian yang
sah dan penting dalam proses pengajaran Al-Qur’an. Hal ini karena prosesnya meliputi penyerapan
nilai-nilai keislaman yang kemudian dimodifikasi untuk mendukung tujuan pengajaran yang religius.
Di sinilah tampak bagaimana makkalepu bersifat akomodatif dan transformatif sekaligus terutama
dengan mengangkat elemen budaya ke dalam ranah spiritual. Proses ini memperlihatkan kearifan
masyarakat Sulawesi Selatan, terutama para ulama, dalam menyusun metode pengajaran yang tidak
mengasingkan murid dari identitasnya, tetapi justru menguatkannya. Sikap arif ini seperti menjadi
bentuk penghormatan terhadap agama dan realitas sosial-budaya di dalam ruang hidup manusia
(Syambhari, 2015).

Sampai di sini, uraian di atas menunjukkan bahwa tradisi makkalepu secara implisit

Dari Wahyu ke Tradisi... 163



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168)
Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS

menegaskan bahwa kebudayaan adalah medium yang tak terpisahkan dalam proses pengajaran Al-
Qur’an. Dalam kerangka ini, kebudayaan adalah bagian integral dari cara umat Islam memahami dan
mengamalkan wahyu. Makkalepu menyiratkan satu pelajaran penting: bahwa wahyu (firman Tuhan
[Al-Qur’an]), sebagai sesuatu yang transenden dan absolut, baru dapat dijangkau manusia ketika ia
memasuki ruang kemanusiaan- kebudayaan. Dalam konteks ini, budaya menjadi medan penerjemahan
wahyu agar bisa dipahami oleh akal dan diresapi oleh hati. Secara lebih jauh, Makkalepu membuka
ruang agar manusia yang hidup dalam konteks budaya tertentu tetap dapat mengalami kedalaman
spiritual dari wahyu ilahi. Dengan demikian, urgensi makkalepu secara lebih dalam terletak pada
keberhasilannya mengontekstualkan wahyu dalam kerangka budaya yang hidup dan bermakna.

Makkalepu sebagai Representasi Islam Nusantara

Tradisi makkalepu dalam masyarakat Sulawesi Selatan, pada akhirnya, merupakan representasi
khas dari tahapan awal pengajaran Al-Qur’an yang tidak hanya bersifat teknis, melainkan
mencerminkan suatu sistem pengetahuan yang hidup dalam kesadaran kolektif masyarakat Sulawesi
Selatan. Sebagaimana diuraikan dalam dua bagian analisis sebelumnya, makkalepu menyatukan tiga
dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik yang menjadikannya lebih dari sekadar metode pengenalan
huruf hijaiyyah. la merupakan medium internalisasi Al-Qur’an yang dijalankan dalam relasi sosial dan
emosional antara guru dan murid, berlangsung dalam konteks budaya yang mengakar kuat. Dalam
konteks ini, makkalepu memperlihatkan keberlangsungan wahyu, akal, dan pengalaman sebagai
sumber pengetahuan yang ditransformasikan dalam bentuk praksis lokal yang bermuatan spiritual,
sosial, dan kultural.

Kehadiran makkalepu juga menunjukkan bahwa proses islamisasi di Sulawesi Selatan lebih
bersifat humanis dan dialogis. Islam diterima dan dihayati melalui unsur-unsur budaya yang telah
dikenal masyarakat, yang ini menjadi bagian penting dalam menghasilkan model beragama yang
moderat. Dalam konteks ini, makkalepu tidak hanya menjadi strategi pengajaran, tetapi juga cara
berpikir dan cara kerja Islamisasi yang berakar pada kesadaran kultural. Hal ini memperlihatkan
bahwa Islamisasi di Nusantara, seperti di Sulawesi Selatan, berlangsung dalam pola koeksistensi dan
integrasi nilai, bukan dalam bentuk dominasi terhadap kebudayaan lokal. Jika diamati dalam
klasifikasi sejarah islamisasi, maka model ini termasuk dalam kategori negosiasi, yakni
mengakomodir sekaligus mengadaptasi kebudayaan lokal untuk kesuksesan pembumian Islam (Fuadi,
2024). Artinya, makkalepu menjadi bukti bahwa pengajaran Al-Qur’an dapat berjalan seiring dengan
pembentukan habitus religius berbasis nilai-nilai lokal, menjadikannya suatu instrumen islamisasi
yang membumi.

Lebih jauh, makkalepu menjadi proses pembumian wahyu yang menegaskan bahwa wahyu ilahi
tidak hadir dalam ruang yang lepas dari budaya, tetapi membutuhkan konteks untuk dimaknai. Dalam
kerangka ini, tradisi berfungsi sebagai medium bagi wahyu untuk meresap ke dalam kehidupan umat.
Islam yang hadir melalui makkalepu bukanlah Islam yang abstrak dan terlepas dari realitas sosial,
melainkan Islam yang mengalami artikulasi melalui struktur sosial dan bahasa budaya setempat.
Dengan demikian, wahyu yang tak tercapai (transenden) menjadi tercapai melalui tradisi. Proses ini
menegaskan bahwa tradisi bukanlah antitesis dari wahyu, melainkan ruang aktualisasi nilai-nilai
ilahiah yang membentuk kesalehan masyarakat. Dalam makkalepu, nilai-nilai seperti kesabaran,
penghormatan terhadap guru, dan adab terhadap mushaf, yang semuanya merupakan manifestasi etis-
spiritual dari pesan wahyu yang telah dibudayakan.

Fenomena seperti makkalepu ini sejatinya tidak berdiri sendiri dalam konteks keislaman
Nusantara. Beragam bentuk tradisi lokal, seperti pembacaan barzanji (Rizki, 2021), zikir berjamaah
(Farida dan Mufidah, 2020; Pakar, 2015) dan lainnya, merupakan cermin dari bagaimana umat Islam
Indonesia mengekspresikan pemahaman keagamaannya dalam kerangka budaya masing-masing.

Dari Wahyu ke Tradisi... 164



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168)
Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS

Dalam semua bentuk ini, termasuk makkalepu, wahyu dijalankan melalui tafsir praksis yang
kontekstual. Dalam konteks ini, kehadiran para ulama lokal, yang berfungsi sebagai agen epistemik,
telah memainkan peran penting dalam menyusun metode pengajaran dan dakwah yang kompatibel
dengan struktur sosial sekaligus psikologi masyarakat (Effendy, 2022). Tradisi ini tidak hanya
memperlihatkan fleksibilitas Islam dalam mengakar, tetapi juga mengukuhkan identitas Islam
Nusantara sebagai ekspresi keagamaan yang berkarakter tetapi tetap memiliki basis epistemologinya
dengan sumber Ilahi (Aminuddin dan Ulfah, 2021).

Karena itu, mengingat pentingnya posisi tradisi-tradisi lokal seperti makkalepu dalam
perwujudan wahyu dalam ruang budaya, maka pelestariannya menjadi suatu keharusan. Upaya
revitalisasi harus dilakukan melalui berbagai cara, seperti kajian ilmiah, pendampingan komunitas,
serta dukungan institusional baik dari otoritas keagamaan, bahkan kalangan elit pemerintah.
Kurikulum pendidikan Islam (modern-kontemporer) perlu membuka ruang bagi integrasi metode-
metode lokal yang telah teruji secara sosio-kultural. Pengakuan terhadap tradisi ini tidak semata
bertujuan melestarikan warisan budaya, melainkan menjaga kesinambungan spiritualitas Islam yang
kontekstual dan berakar. Hal ini karena menjaga tradisi berarti merawat identitas keberislaman yang
membentuk wajah Islam yang rahmatan lil ‘Glamin. Dalam kerangka inilah, dengan demikian,
makkalepu menjadi bukti nyata bahwa Islam senantiasa salih li-kulli zaman wa makan, dan
keberislaman yang hidup adalah yang mampu berdialog dengan ruang budaya manusianya.

KESIMPULAN

Berbagai paparan sebelumnya pada akhirnya memposisikan makkalepuy menjadi metode
pengajaran Al-Qur’an yang di dalamnya memuat sistem epistemologis lokal dalam proses internalisasi
wahyu menjadi tradisi Islam lokal. Praktik makkalepun menjadi bentuk living epistemology yang
memperlihatkan integrasi antara nilai-nilai Islam dengan kebudayaan Sulawesi Selatan. Keberadaan
makkalepu menegaskan bahwa epistemologi Islam tidak bersifat ahistoris dan ideal semata, melainkan
dapat bertransformasi dalam ruang budaya yang hidup dan berakar. Temuan ini penting dalam
pengembangan epistemologi Islam kontemporer, khususnya dalam menyoroti bagaimana wahyu
dipahami, dihayati, dan diwariskan melalui bentuk-bentuk praksis lokal. Dari sini, direkomendasikan
agar studi epistemologi Islam membuka diri terhadap pendekatan sosio-antropologis, serta menjadikan
tradisi-tradisi lokal sebagai sumber dalam memahami [slam dalam ranah kemanusiaannya.

Lebih jauh, makkalepu juga memperlihatkan bahwa wahyu ilahi dapat dialami dalam ruang
sosial dan kultural yang manusiawi tanpa kehilangan kesakralannya. Keberhasilan makkalepu dalam
menjembatani wahyu dan budaya membuktikan bahwa islamisasi bisa bersandar pada negosiasi
simbolik melalui epistemologi lokal. Hal ini membuka peluang penelitian lanjutan untuk
mengeksplorasi bentuk-bentuk epistemologi lokal lainnya dalam pengajaran keislaman di berbagai
daerah Nusantara, serta meneliti dampaknya terhadap pembentukan karakter religius masyarakat. Hal
ini penting dilakukan dalam kerangka menjaga kesinambungan spiritual Islam yang inklusif, berakar,
dan responsif terhadap konteks zaman dan ruang. [] Wallahu A’lam.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, A. (2016). Islamisasi di Sulawesi Selatan Perspektif Sejarah. Paramita, 26(1).

Abdullah, A. (2021). Rehabilitation of the Knowledge of Revelation. 4A/-Mada: Jurnal
Agama, Sosial, dan Budaya, 4(2).

Abdurrahman. (2023). Maccera’ Akorang (Reinterpretasi Istilah Lahafizun pada QS.
Al-Hijr/15:9 Perspektif Kearifan Lokal). Jurnal Pappasang, 5(2).

Dari Wahyu ke Tradisi... 165



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168)
Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS

Akhmar, A. M. (2018). Islamisasi Bugis: Kajian sastra atas La Galigo versi Bottinna I La
Dewata Sibawa I We Attawq (BDA). Pustaka Obor.

Alfiyah, A., & Putri, N. A. (2022). Pembacaan Ayat Al-Qur’an dalam Tradisi Procotan: Studi
Living Al-Qur’an di Desa Kemantren Kecamatan Paciran Kabupaten Lamongan. A/
Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, 5(2).

Alimi, M. Y. (2021). Shariasation, Weddin Ritual and the Role of Imams in South Sulawesi
Selatan. K. M. Robinson (Ed.), Mosques and Imams: Everyday Islam in Eastern
Indonesia. Singapure: NUS Press.

Alwi HS, M., et al. (2021). The Dakwah Movement of Kiai Muda in Eastern Indonesia: Study
of Islamic Application and Islamization Models of As’adiyah. Dialog, 44(2).

Alwi HS, M, & Parninsih, 1. (2022). Integration of Pesantren and Mosque Function in
Teaching Islam in South Sulawesi and Their Significance Towards Consistency of
Religious Moderation. Kawalu: Journal of Local Culture, 9(2).

Alwi HS, M. A., et al. (2024). Tradisi perayaan khatam Al-Qur’an pada masyarakat Muslim
Bugis-Makassar, Indonesia: Dari resepsi ke sikap moderat. Al-Bayan: Journal of
Qur’an and Hadith Studies, 22(3).

Aminuddin, L. H., & Ulfah, I. (2021). Epistemology of Islam Nusantara: Transformation of
Islamic Legal Thought in Nahdlatul Ulama (NU). Justicia Islamica: Jurnal Kajian
Hukum dan Sosial, 18(2).

Arifin, A., Ma’ruf, F., & Yasin, 1. (2020). Efektivitas Belajar Al-Qur’an dengan Menggunakan
Aplikasi Hijaiyah Berbasis Budaya Lokal “Nggahi Mbojo” (Bahasa Bima) pada Lansia

di Kabupaten Dompu. Ainara Journal (Jurnal Penelitian dan PKM Bidang Ilmu
Pendidikan, 1(1).

Asnawi, H. S., & Prasetiawati, E. (2018). Pribumisasi Islam Nusantara dan Relevansinya
dengan Nilai-Nilai Kearifan Lokal di Indonesia. Fikri, 3(1).

Effendy, M. A. (2022). Revealing The Struggle of Thought and Islamic Dissemination of the
Ulama in South Sulawesi. A/-Qalam, 28(1).

Farida, & Mufidah. (2020). Tradisi Sholawat Mansub Habib Sholeh bin Muhsin Al-Hamid di
Tempeh Tengah, Lumajang, 5(1).

Fitrah Illiyyin, & Fauzi, M. M. (2023). Penerapan Metode Al Barqy dalam Membaca
Al-Qur’an pada Anak di Rutaba Sukun Malang. Journal Islamic Studies, 4(1), 32—41.

Fuadi, M. A., Faishol, A., Rifa’i, A. A., Triana, Y., & Ibrahim, R. (2024). Religious
Moderation in the Context of Integration between Religion and Local Culture in
Indonesia. Journal of Al-Tamaddun, 19(1).

Getteng, A. R. (2005). Pendidikan Islam di Sulawesi Selatan: Tinjauan historis dari
tradisional hingga modern. Graha Guru.

Hamzah, Z. (2018). Interaction of Islam with local culture. AJIS: Academic Journal of Islamic
Studies, 3(1).

Hasan, N. (2018). Persentuhan Islam dan Budaya Lokal: Mengurai Khazanah Tradisi
Masyarakat Popular. Duta Media Publishing.

Imansyah, P. M., & Supriadi. (2025). Melestarikan Khazanah Islam: Tradisi Betamat
Al-Qur’an dalam Budaya Banjar. Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 4(2).

Dari Wahyu ke Tradisi... 166



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168)
Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS

Isac Alak, A. (2024). The Impact of the Islamic Theories of Revelation on Humanist Qur anic
Hermeneutics. Studia Islamica, 119(1).

Kasim, M. Y. (2021). Reformulating Islamic Epistemology: Solution to the Crisis of Modern
Science, Technology and the Impact of Globalization. Ar Raniry: International Journal
of Islamic Studies, 8(1).

Kathryn, M. (2020). A Bugis Imam Desa: an Authoritative Voice in a Changing World. In K.
M. Robinson (Ed.), Mosques and Imams: Everyday Islam in FEastern Indonesia.
Singapure: NUS Press.

Kulsum, U. (2020). Epistemologi Islam dalam Tinjauan Filosofis. Urwatul Wutsqo: Jurnal
Studi Kependidikan dan Keislaman, 9(2).

Masduki, M. (2018). Islam and Cultural Plurality of Indonesia. Toleransi: Media Komunikasi
Umat Beragama, 10(2).

Mattulada, H. A. (1976). Islam di Sulawesi Selatan. Laporan Pisbud Unhas.

Mattulada, H. A. (1983). Islam di Sulawesi Selatan. In T. Abdullah (Ed.), Agama dan
perubahan sosial. Rajawali.

Mattulada, H. A. (1998). Sejarah, Masyarakat, dan Kebudayaan Sulawesi Selatan.
Hasanuddin University Press.

Mishbahuddin, I. (2016). Epistemologi Al-Quran dalam Membangun Sains Islam. Jurnal
Theologia, 26(1).

Munawar, A. R. (2022). 7o Ugi. Makassar: Sempugi.
Nasr, S. H., & Leaman, O. (1996). History of Islamic Philosophy. Routledge.

Nurhamidah, W., et al. (2023). Huruf Ngain (‘Ain) dalam Bacaan Al-Qur’an Anak Ngapak:
Studi di TPQ At-Tagwa Desa Ayah, Kebumen. Jurnal Studi Sosial Keagamaan, 3(1).

Pakar, S. 1. (2015). Tahlilan-Hadiyun Dzikir dan Ziarah Kubur. Aksarasatu.

Parninsih, I. (2022). Transmisi dan Lokalitas Tradisi Perayaan Khataman Al-Qur’an di
Sulawesi Selatan, 7esis. UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta.

Pelras, C. (2006). Manusia Bugis (A. Rahman, dkk., Trans.). Singapure: Nalar. 2003.

Purwoyuliyanto, H., & Mujahid, K. (2025). Islam and Local Wisdom: A Literature Review on
the Relationship Between Culture and Religion in Indonesia. NIZAM: International
Journal of Islamic Studies, 3(1).

Qodir, A., & Asrori, M. (2025). Epistemologi Pendidikan Qur ani: Telaah terhadap Konsep
Ta‘lim, Tarbiyah, dan Ta‘'dib dalam Al-Quran. Peradaban Journal of Interdisciplinary
Educational Research, 3(1).

Rahim, R. (2011). Nilai-nilai utama kebudayaan Bugis. Makassar. Lembaga Penerbitan
UNHAS.

Rangkuti, S. S., et al. (2021). Accommodation of Islamic Education Responding to Local
Culture. Al-Tahrir, 21(1).

Sabara. (2018). Islam dalam Tradisi Masyarakat Lokal di Sulawesi Selatan. Mimikri, 4(1).

Santos, B. de S. (2014). Epistemologies of the South: Justice against epistemicide. New York:
Routledge.

Dari Wahyu ke Tradisi... 167



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168)
Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS

Soleh, K. (2013). Filsafat Islam, dari Klasik hingga Kontemporer. Arruzz Media.

Syambhari, S. (2015). Transformasi Nilai-nilai Budaya Islam di Sulawesi Selatan. Rikhlah:
Jurnal Sejarah dan Kebudayaan, 2(01).

Wardani, W. (2015). Al-Qur’an Kultural dan Kultur Qur’ani: Interaksi antara Universalitas,
Partikularitas, dan Kearifan Lokal. A/-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 15(1).

Dari Wahyu ke Tradisi... 168



