
 

Copyright ©2021, AT-TAISIR, ISSN 2775 – 0175 (Print), ISSN 2775 – 3239 (Online) 155 

 

 

At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies 

06 (1), (2025) 155-168 

Submitted: Januari, Accepted: Maret, Published: Juni 

DARI WAHYU KE TRADISI: MAKKALEPU DAN EPISTEMOLOGI PEMBACAAN 

AL-QUR’AN DALAM KEBUDAYAAN SULAWESI SELATAN  

 

Kamaruddin Mustamin1, Muhammad Alwi HS2  
1UIN Alauddin Makassar, Indonesia  

2STAI AGH Sanusi Baco Maros, Indonesia 

Email: kamaruddin.mustamin@uin-alauddin.ac.id 
 
 

Abstrak 

Artikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi makkalepu sebagai representasi epistemologi pembacaan 

Al-Qur’an dalam kebudayaan Sulawesi Selatan dan berfungsi sebagai medium pewarisan wahyu 

dalam bentuk praksis tradisi. Penulis berargumen bahwa makkalepu tidak sekadar metode membaca 

huruf hijaiyyah, melainkan suatu konstruksi pengetahuan yang hidup dalam ruang budaya masyarakat 

Muslim. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi. Data diperoleh 

dari lapangan dan Pustaka, yang kemudian dianalisis dengan kerangka epistemologi lokal. Dari sini, 

artikel ini menemukan bahwa makkalepu menjadi metode pengajaran Al-Qur’an yang di dalamnya 

memuat sistem epistemologis lokal dalam proses internalisasi wahyu menjadi tradisi Islam lokal. 

Praktik makkalepu menjadi bentuk living epistemology yang memperlihatkan integrasi antara nilai-

nilai Islam dengan kebudayaan Sulawesi Selatan. Keberadaan makkalepu menegaskan bahwa 

epistemologi Islam tidak bersifat ahistoris dan ideal semata, melainkan dapat bertransformasi dalam 

ruang budaya yang hidup dan berakar. Temuan ini penting dalam pengembangan epistemologi Islam 

kontemporer, khususnya dalam menyoroti bagaimana wahyu dipahami, dihayati, dan diwariskan 

melalui bentuk-bentuk praksis lokal. 

Kata Kunci: Makkalepu, Membaca Al-Qur’an, Epistemologi Lokal, Wahyu, Tradisi. 

 

Abstract 

This article aims to explore makkalepu as a representation of Qur’anic reading epistemology within 

the cultural context of South Sulawesi, functioning as a medium for transmitting divine revelation 

through traditional praxis. The author argues that makkalepu is not merely a method for learning 

Arabic script (huruf hijaiyyah), but a form of lived knowledge embedded in the cultural space of 

Muslim communities. This study employs a qualitative approach using ethnographic methods. Data 

were collected from both fieldwork and textual sources, then analyzed through the lens of local 

epistemology. The article finds that makkalepu serves as a pedagogical method for Qur’anic 

instruction that contains a localized epistemological system in the process of transforming revelation 

into a lived Islamic tradition. As a form of living epistemology, makkalepu reflects the integration of 

Islamic values with the cultural fabric of South Sulawesi. Its presence affirms that Islamic 

epistemology is not ahistorical or purely ideal, but capable of evolving within rooted and dynamic 

cultural contexts. These findings are significant for the development of contemporary Islamic 

epistemology, particularly in highlighting how revelation is understood, experienced, and transmitted 

through localized and practical traditions. 

Keywords: Makkalepu, Qur’anic Reading, Local Epistemology, Revelation, Tradition. 

 

 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168) 

Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS 
 

 

Dari Wahyu ke Tradisi… 156 

 

PENDAHULUAN 

Salah satu fenomena sosial-keagamaan yang krusial namun cenderung diabaikan dalam 

perkembangan pengajaran membaca (baca: mengaji) Al-Qur’an di era kontemporer adalah makkalepu. 

Makkalepu adalah metode melancarkan cara membaca huruf-huruf hijaiyyah (alif-ya) yang notabene 

merupakan huruf-huruf Al-Qur’an itu sendiri. Fenomena makkalepu krusial dalam membaca Al-

Qur’an karena ia menjadi tahapan paling awal yang mesti dijalani oleh seseorang ketika hendak 

membaca Al-Qur’an (Getteng, 2005; Munawar, 2022). Lebih dari itu, makkalepu menjadi bagian 

hadirnya tradisi-tradisi Islam lokal yang berkaitan dengan membaca Al-Qur’an seperti maccera 

akorang (penyucian Al-Qur’an) (Abdurrahman, 2023) dan mappanre temme (perayaan khatam Al-

Qur’an) (Alwi HS dkk., 2024). Dalam artian, makkalepu bukan sekadar teknik mengidentifikasi huruf 

hijaiyah, tetapi juga sebagai gerbang menuju pemahaman bahkan pengamalan ajaran Islam melalui Al-

Qur'an. Makkalepu, dengan demikian, menjadi epistemologi pembacaan Al-Qur’an yang menarik 

dikaji dalam kerangka bagaimana wahyu Ilahi membumi ke dalam ruang kebudayaan lokal.  

Urgensi mengkaji makkalepu berangkat dari asumsi bahwa sejatinya ia bukan hanya 

pembelajaran huruf hijaiayyah, tetapi menjadi bagian dari konstruksi awal kesadaran religius yang 

mengakar dalam kebiasaan kolektif yang terbentuk dari hasil perjumpaan Islam dan kebudayaan lokal 

Sulawesi Selatan. Dalam konteks ini, Santos mengungkap bahwa interaksi antara teks suci dan praktik 

kultural masyarakat menjadi faktor atas kemunculan sistem maupun metode pengetahuan (Santos, 

2014). Sejalan dengan ini, metode pengenalan huruf hijaiyah dalam makkalepu sesungguhnya tidak 

bersifat netral atau teknis semata, melainkan menyimpan makna spiritual dan sosial yang dibentuk 

oleh nilai-nilai lokal. Dalam konteks ini, makkalepu menjadi pintu masuk epistemik untuk memahami 

bagaimana Al-Qur’an dihayati secara konkret sebagai pengalaman hidup dalam tradisi Islam Bugis-

Makassar. Lebih jauh, mengkaji makkalepu menjadi penting di antaranya sebagai apresiasi atas 

diskursus Islam Nusantara yang mengedepankan integrasi antara wahyu dan budaya. 

Di sisi lain, fenomena makkalepu menempati posisi penting dalam kajian akademik, khususnya 

dalam dua ranah utama: sebagai metode membaca Al-Qur’an dan sebagai ekspresi tradisi Islam lokal. 

Dalam konteks pertama, metode membaca Al-Qur’an seperti makkalepu selaras dengan berbagai studi 

yang mengangkat praktik serupa di wilayah lain. Arifin dan kolega (2020) mengkaji metode nggahi 

mbojo di Dompu, Bima; Fithrah Illiyyin dan Moh. Mansur Fauzi (2023) meneliti metode Al-Barqy di 

Malang; Wanda Nur Hamidah dan tim (2023) mengulas metode An-Nahdliyah di Ngapak, Kebumen; 

sementara Zunita Lut Fiana Pangesti dkk. (2024) fokus pada penggunaan nagham atau langgam Jawa 

dalam tilawah Al-Qur’an. Adapun yang kedua, yakni tradisi Islam lokal, makkalepu dapat 

disandingkan dengan beragam praktik keislaman berbasis budaya, sebagaimana tentang tradisi 

Procotan di Lamongan (Alfiyah dan Putri, 2022), Betamat Al-Qur’an di kalangan masyarakat Banjar, 

Kalimantan Selatan (Imansyah dkk., 2025), Saiyyang Pattu’du’ di Sulawesi Barat (Syarif dkk., 2023; 

Ruhiyat, 2017), serta Mappanre Temme (Alwi HS dkk., 2024) dan Maccera Akorang (Abdurrahman, 

2023) di Sulawesi Selatan.  

Berbagai kajian di atas menunjukkan membaca Al-Qur’an menghasilkan episteme dalam 

pembumian Al-Qur’an dalam kebudayaan lokal, mulai hadirnya metode membaca Al-Qur’an hingga 

tradisi Islam lokal, meskipun tidak ada yang secara spesifik dan serius membahas fenomena 

makkalepu. Dari sini, artikel ini mengisi kekosongan kajian kesarjanaan tersebut di atas, serta 

mengakomodir urgensi makkalepu sebagai pembumian Al-Qur’an berbasis epistemologi pembacaan 

dalam kebudayaan lokal. Kajian ini berargumentasi bahwa makkalepu bukan sekadar mempelajari 

huruf hijaiyyah-Al-Qur’an, melainkan suatu konstruksi pengetahuan yang hidup dalam ruang budaya 

masyarakat Muslim. Dalam konteks ini, makkalepu merupakan bentuk epistemologi lokal yang 

memperlihatkan bagaimana wahyu (Al-Qur’an) diinternalisasi dan dibumikan melalui kesadaran 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168) 

Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS 
 

 

Dari Wahyu ke Tradisi… 157 

sosial-budaya-keagamaan sejak dini. Dari sini, penelitian ini berusaha memperkaya diskursus 

epistemologi Islam dengan menunjukkan bahwa praktik pembacaan wahyu selalu terikat pada konteks, 

dan konstruksi sosial yang khas dari setiap komunitas Muslim. 

Lebih jauh, epistemologi pembacaan Al-Qur’an dalam kebudayaan lokal, sebagaimana tentang 

makkalepu di Sulawesi Selatan, tidak lepas dari diskursus epistemologi Islam yang dikaitkan dengan 

epistemologi lokal. Dalam konteks ini, epistemologi Islam secara umum merujuk pada kerangka 

pengetahuan yang bersumber dari wahyu (naql), akal (‘aql), dan pengalaman spiritual (dzawq) sebagai 

instrumen utama dalam membentuk cara pandang umat terhadap realitas (Kasim, 2021; Kulsum, 

2020). Dalam khazanah klasik, ulama seperti Al-Ghazālī dan Ibn Khaldūn telah menegaskan bahwa 

pengetahuan tidak hanya diperoleh melalui pancaindra dan nalar, tetapi juga melalui intuisi dan 

iluminasi ruhani yang terhubung dengan teks suci (Nasr & Leaman, 1996; Soleh, 2013). Namun, 

dalam dinamika kontemporer, muncul gagasan epistemologi lokal yang dikembangkan oleh pemikir 

seperti Boaventura de Sousa Santos untuk menyoroti bahwa pengetahuan tidak bersifat tunggal dan 

universal, melainkan beragam dan terikat konteks sosial-budaya (Santos, 2014).  

Epistemologi lokal tersebut merekognisi bentuk-bentuk pengetahuan yang tumbuh dari 

pengalaman komunitas, praktik kultural, dan kebijaksanaan tradisional (Santos, 2014). Dalam konteks 

Islam, pendekatan ini membuka jalan bagi pengakuan terhadap cara-cara memahami wahyu secara 

kontekstual dalam ruang budaya tertentu (Alak, 2024). Dengan menggabungkan epistemologi Islam 

dan epistemologi lokal, muncullah kerangka analitis bahwa memahami pembacaan Al-Qur’an tidak 

hanya sebagai kegiatan tekstual-linguistik, tetapi juga sebagai praktik budaya yang sarat makna. 

Pembacaan Al-Qur’an dalam masyarakat lokal seperti di Sulawesi Selatan melalui praktik makkalepu, 

misalnya, bukan sekadar proses mempelajari huruf hijaiyah, melainkan bagian dari pembentukan 

kesadaran religius dan identitas kultural. Dengan demikian, epistemologi pembacaan Al-Qur’an 

berbasis kebudayaan lokal menghadirkan suatu model pembacaan yang dialogis antara teks suci dan 

konteks budaya. Pendekatan ini berguna memperluas cara memahami interaksi manusia dengan Al-

Qur’an, serta menegaskan pluralitas epistemik dalam pengalaman keislaman di dalam kebudayaan 

lokalnya. 

 

METODE 

Kajian artikel ini adalah penelitian pustaka dan lapangan sekaligus karena fenomena makkalepu 

merupakan fenomena islamisasi (penyebaran dan pengajaran Islam) khususnya Al-Qur’an di Sulawesi 

Selatan, dari era kerajaan hingga kontemporer saat ini. Karena itu, penelitian pustaka diperuntukkan 

mengungkap sisi historisitas fenomena makkalepu, semenatra penelitian lapangan diarahkan untuk 

mengungkap fakta sosial-budaya terkini. Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

metode etnografi atas fenomena makkalepu. Karena fenomena ini adalah fenomena yang umum 

dijumpai di masyarakat, bahkan peneliti sendiri (Kamaruddin Mustamin dan Muhammad Alwi HS) 

menjadi pengamal makkalepu pada waktu kanak-kanak di kampung halaman masing-masing, yakni 

Bone dan Pangkep, sehingga data-data diperoleh berdasarkan pengalaman pribadi (partisipan), 

observasi, wawancara, serta pelacakan hasil rekaman melalui berbagai media sosial. Data dokumen 

berupa buku dan artikel yang terkait langsung juga digunakan. Dengan metodologi ini, penelitian ini 

bertujuan mengungkap cara berpikir lokal dalam membumikan wahyu serta menegaskan pentingnya 

pluralitas epistemik dalam tradisi Islam Nusantara. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konteks dan Kebutuhan Membaca Al-Qur’an di Sulawesi Selatan 

Fenomena makkalepu tidak lepas dari pembahasan konteks sosial-keagamaan masyarakat 

Sulawesi Selatan, khususnya dalam islamisasinya, dan lebih fokusnya pada kebutuhan membaca Al-



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168) 

Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS 
 

 

Dari Wahyu ke Tradisi… 158 

Qur’an sebagai Kitab Suci agama baru mereka. Disebut ‘baru’ karena Islam -dan karena itu Al-Qur’an 

juga- adalah agama pendatang dalam sejarah kebudayaan Sulawesi Selatan, yang baru datang sekitar 

abad 16 M yang lalu. Di dalam islamisasi itu, pengenalan, pengajaran hingga internalisasi (ajaran) Al-

Qur’an dilakukan dengan berbagai strategi oleh para ulama -dan kerap kali bekerjasama dengan 

pemerintah era kerajaan (Pelras, 2006; Mattulada, 1998; Halim, 2018). Tantangan paling dasar (baca: 

urgen, pokok) adalah bagaimana bacaan dan pemahaman Al-Qur’an bisa diakses oleh masyarakat atau 

audiens barunya. Hal ini karena masyarakat Sulawesi Selatan memeluk agama Islam karena mengikuti 

keputusan rajanya, sehingga mereka tidak memiliki bekal pengetahuan tentang Al-Qur’an (Abdullah, 

2016; Akhmar, 2018).  

Saat yang sama, dekat dengan Al-Qur’an bersifat kebutuhan karena bukan hanya Kitab Suci, 

tetapi bahkan menjadi Kitab Suci Resmi di era kerajaan yang harus dikenal oleh Umat Islam Sulawesi 

Selatan (Fatimah HS & Parninsih, 2022). Dengan kenyataan tersebut di atas, muncullah ‘program’ 

ulama-raja melalui sistem lembaga keagamaannya yang mengajarkan Al-Qur’an ke masyarakat, di 

antaranya adalah membacanya (Fatimah HS, dkk, 2023). Dalam upaya ini, ada beberapa tahapan yang 

ditempuh: mulai memperkenalkan-memahami huruf hijaiyyah, membaca surah-surah pendek yang 

tergabung dalam Juz 30, hingga membaca Al-Qur’an hingga khatam 30 Juz (Alwi HS, 2024). Sebagai 

pembaca baru dan bukan native (penutur asli) bahasa Arab, membaca Al-Qur’an bukanlah hal mudah. 

Apalagi apabila disandingkan bahwa membaca Al-Qur’an mesti dilakukan secara baik dan benar, 

sesuai tajwid dan makharijul huruf. Dengan berbagai tantangan ini, maka membaca Al-Qur’an hingga 

khatam adalah pekerjaan yang sangat berat, sehingga orang yang berhasil mencapainya, yakni 

mengkhatamkan Al-Qur’an, dilakukan perayaan untuknya, yang disebut mappanre temme (Parninsih, 

2022). 

Tentu saja beratnya (baca: sulit) membaca Al-Qur’an bukan berarti mengabaikan aspek 

kemuliaan Al-Qur’an sebagai Firman Tuhan (kalamullah) dan fungsinya sebagai hudan lin-nas. Dua 

aspek ini boleh jadi hanya menjadi pengetahuan para ulam, selaku guru-guru agama masyarakat 

Sulawesi Selatan. Dua aspek tersebut adalah bagian teologis yang pada mulanya hanya ‘dirasakan’ 

oleh para ulama, yang pada gilirannya diupayakan untuk diinternalisasi ke dalam kehidupan 

masyarakat Sulawesi Selatan. Hal ini karena, seperti diungkap di atas, penerimaan masyarakat atas Al-

Qur’an berangkat karena keharusan, sebagai konsekuensi sosiologis atas penerimaan Islam untuk 

menjadi agamanya. Dalam kondisi yang rentan ini, maka guru agama dengan dukungan pemerintah 

kerajaan membuat program pendidikan Islam, yang tahap paling dasarnya adalah membaca Al-Qur’an 

(Fatimah HS, dkk, 2023). Dalam pendidikan Islam ini, pengajaran dilakukan dalam dua kalangan, 

yakni kalangan dalam kerajaan atau kalangan elit, dan kalangan luar kerajaan atau masyarakat awam.  

Seperti diungkap, pengajaran Al-Qur’an berbasis pendidikan Islam menjadi program lembaga 

keagamaan, sebagai konsekuensi atas Islam sebagai agama resmi kerajaan, terutama karena syariat 

Islam (sara’) diadopsi menjadi sistem kebudayaan. Lembaga disebut parewa sara’ (pegawai syariat 

Islam, yang di antaranya ada jabatan qadhi (Bugis: kali, penasihat raja), imam masjid (Bugis: Imang) 

dan khatib (katte) (Rahim, 2011; Sabara, 2018). Di sini, pengajaran Al-Qur’an untuk kalangan 

kerajaan digurui oleh ulama senior, yang menduduki jabatan Qadhi. Hal ini sebagaimana dilakukan 

seperti oleh dato’ ri bandang yang mengajar di kalangan elit kerajaan Gowa-Makassar. Sementara itu, 

pengajaran Al-Qur’an untuk kalangan masyarakat awam digurui oleh murid-murid ulama tersebut, 

yang biasanya menduduki jabatan Imam Masjid atau Khatib (Robinson, 2020; Alwi HS, 2021). 

Keberadaan guru agama dari Imam dan Khatib ini muncul karena adanya aturan dari kerajaan bahwa 

dalam pengajaran Islam di kampung-kampung, maka disyaratkan untuk mendirikan masjid 

(Mattulada, 1983). Dalam kondisi ini, Imam masjid dan Khatib bukan hanya berfungsi secara ibadah 

ritual, tetapi juga menjadi pembimbing atau guru agama untuk masyarakat luas. Pada gilirannya, selain 

di masjid, pengajaran Islam juga dilakukan di rumah-rumah guru agama, baik dari kalangan laki-laki 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168) 

Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS 
 

 

Dari Wahyu ke Tradisi… 159 

maupun perempuan yang dinilai memiliki otoritas mengajarkan Islam, termasuk Al-Qur’an (Kadir, 

2017; Ridhwan, dkk, 2019).  

Di dalam pengajaran Al-Qur’an, masyarakat yang bertindak sebagai murid mendatangi gurunya, 

baik di masjid maupun di rumah. Para murid membawa Al-Qur’an-nya masing-masing, yang biasanya 

guru menekankan agar membawa mushaf Al-Qur’an menggunakan adab, yakni menaruhnya di atas 

kepala atau dipeluk dekat hati (Observasi, 2025). Ini tentu bermakna sebagai bentuk penghormatan 

atas Al-Qur’an karena keyakinan atas kesuciannya. Meskipun dalam mushaf yang dibawanya tidak 

seluruhnya berisi teks Al-Qur’an. Dalam mushaf ‘Al-Qur’an kecil’ terutama, ada beberapa halaman 

yang berisi tentang bacaan-bacaan huruf hijaiyyah yang diajarkan pra-teks Al-Qur’an. Dari sini, 

penghormatan tersebut mengisyaratkan bahwa mushaf dengan segala bentuk dan isinya memiliki 

karakter relasional (baca Graham, 1989) bagi masyarakat Sulawesi Selatan. Mushaf disakralkan secara 

sosio-antropogilinya, sekalipun di dalamnya tidak seluruhnya berisi tulisan Al-Qur’an. Penghormatan 

atas mushaf Al-Qur’an dalam seluruhnya, dengan demikian, menjadikan huruf-huruf hijaiyyah di 

dalamnya juga menjadi dihormati sekaligus krusial membacanya dengan metode makkalepu, 

sebagaimana dibahas lebih jauh pada bagian selanjutnya. 

 

Makkalepu: Makna dan Pelaksanaannya 

Sebelumnya telah dikemukakan konteks Islam dalam kebudayaan Sulawesi Selatan, yang secara 

khusus dikaitkan pada aspek membaca Al-Qur’an sebagai kebutuhan dalam penyebaran dan 

pengajaran Islam. Di sana dilihat bahwa kebutuhan membaca Al-Qur’an muncul karena masyarakat 

Sulawesi Selatan memeluk agama Islam tanpa memiliki bekal tentang Al-Qur’an, padahal saat itu Al-

Qur’an menjadi Kitab Suci resmi mengikut Islam sebagai agama resmi kerajaan. Dengan kondisi 

demikian, sehingga diadakan lembaga parewa sara’ yang di antara utama adalah berfokus 

mengajarkan Al-Qur’an, yang pada gilirannya menghasilkan sebuah kurikulum berupa tiga tahap, 

yakni pra-membaca Al-Qur’an, membaca Al-Qur’an Juz 30, dan membaca Al-Qur’an 30 Juz. Dalam 

kurikulum ini, makkalepu diposisikan pada tahap pertama, yakni pra-membaca Al-Qur’an. Pada 

posisinya tersebut, bagian ini menguraikan makna dan pelaksanaan makkalepu untuk memahami letak 

urgensi eksistensinya sebagai epistemologi pembacaan Al-Qur’an di Sulawesi Selatan. 

Makkalepu sebagai sebuah istilah nampaknya muncul dalam tradisi lisan masyarakat Sulawesi 

Selatan. Hal ini karena makkalepu merupakan kata atau ungkapan yang menerima imbuhan mak atau 

ma’, yang itu berasal dari tradisi lisan, bermakna kegiatan. Imbuhan yang sama misalnya pada istilah 

mappanre temme (Bugis) atau mappatamma (Makassar) yang keduanya bermakna kegiatan perayaan 

khatam Al-Qur’an (Alwi HS, 2024). Perlu diingat bahwa dalam sistem fonetik masyarakat Bugis-

Makassar cenderung tidak mengenal huruf mati, sehingga mak atau ma’ bertransformasi dan dibaca 

menjadi makka. Lebih jauh, istilah makkalepu mungkin berasal dari bahasa Arab yang kemudian 

dimodifikasi dalam bahasa Bugis, di mana kata alepu berasal dari huruf hijaiyyah yaitu Alif. Dengan 

kata lain, makkalepu berasal dari alepu yang menerima imbuhan ma’ (makka). Secara makna literal, 

kata makkalepu dapat dipahami sebagai kegiatan membaca huruf alif (Getteng, 2005). Alif sendiri 

merupakan huruf hijaiyyah pertama, yang mungkin kemudian dijadikan symbol atau perwakilan 

seluruh huruf hijaiyyah. Ini menunjukkan bahwa istilah makkalepu sejatinya istilah filosofis, yang 

mengandung makna sebagai kegiatan membaca huruf-huruf hijaiyyah yang diawali oleh huruf alif.  

Sejalan dengan makna filosofis tersebut di atas, Abdurrahman mendefinisikan makkalepu 

sebagai kegiatan memulai bacaan dari huruf hijaiyyah sebagai tahap paling awal dalam membaca Al-

Qur’an oleh masyarakat Sulawesi Selatan (Abdurrahman, 2023). Lebih jauh, Abdurrahman 

memposisikan makkalepu sebagai bagian utama atas kehadiran berbagai bentuk tradisi terkait 

membaca Al-Qur’an, seperti maccera akorang (Abdurrahman, 2023). Pemaknaan filosofis ini 

kemudian berintegrasi dalam sistem sosial-budaya Sulawesi Selatan, sebagaimana dikemukakan oleh 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168) 

Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS 
 

 

Dari Wahyu ke Tradisi… 160 

Abd. Rahman Getteng bahwa makkalepu menjadi metode membaca huruf-huruf Hijaiyyah yang 

mengakomodasi sistem bahasa lokal Sulawesi Selatan (Getteng, 2005). Perlu diketahui bahwa 

sekalipun pada asalnya, makkalepu digunakan hanya untuk membaca huruf-huruf hijaiyyah pra-

membaca Al-Qur’an, tetapi banyak orang yang juga menerapkannya untuk membaca Al-Qur’an 

(Observasi, 2025). Makkalepu untuk huruf hijaiyyah sebagai bentuk pembiasaan, sementara 

diterapkannya membaca Al-Qur’an sebagai bentuk pengulangan ingatan atau sekadar kegemaran 

melakukannya. 

   
Gambar: Mushaf yang digunakan dalam tradisi Makkalepu 

Makkalepu menggunakan mushaf yang menggunakan kaidah Ba’dadiyah, seperti pada gambar 

di atas. Dengan kaidah tersebut, makkalapu menjadi bentuk transformasinya sesuai kebudayaan 

Sulawesi Selatan, sehingga nampak akomodasi kebudayaan lokal. Di sini, akomodasi kebudayaan 

lokal pada makkalepu di antaranya berupa lagu atau irama yang digunakan, pengucapan huruf 

hijaiyyah, hingga tata cara pelaksanannya. Lagu atau irama khas tradisional bacaan orang Bugis, dapat 

disaksikan dan didengar di antara dalam kanal youtube @Anbuja, “cara belajar ngaji ejahan bugis 

insya allah cepat bisanya”, dalam https://www.youtube.com/watch?v=qINYu0bU1gM&t=331s, dan 

kanal youtube @Ngaji Ogi, “Ngaji Bugis Besar Masih Ingatkah Caranya?”, 

https://www.youtube.com/watch?v=I_nvKJ6iJ6k&t=198s Video tersebut juga menampilkan praktik 

makkalepu. Sebagai contoh, praktik metode makkalepu dapat dilihat sebagai berikut: 

 
Dibaca: 

Alipu yase’na A, Alipu rawana I, Alipu dappana u  →  A I U 

(terjemah: Alif di atas A, Alif di bawah I, Alif dhommah U) 

Ba yase’na Ba, ba warana Bi, ba dappana bu → Ba Bi Bu 

(terjemah: Ba di atas Ba, Ba di bawah Bi, Ba dhommah Bu) 

Ta yase’na Ba, ta rawana Ti, ta dappana tu → Ta ti Tu 

(terjemah: Ta di atas Ta, Ta di bawah Ti, Ta dhommah Tu) 

https://www.youtube.com/watch?v=qINYu0bU1gM&t=331s
https://www.youtube.com/watch?v=I_nvKJ6iJ6k&t=198s


At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168) 

Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS 
 

 

Dari Wahyu ke Tradisi… 161 

 

Bacaan di atas sejatinya membaca huruf hijaiyyah dalam komunikasi bahasa di Sulawesi 

Selatan, khususnya bahasa Bugis. Bacaan huruf alif-ba-ta beserta penunjukan harakatnya diungkap 

dalam bahasa Bugis. Huruf hijaiyyah cenderung dibaca sebagaimana bacaan arabnya, tetapi 

dimodifikasi sesuai kultur sistem fonetik bacaan masyarakat Bugis yang tidak mengenal huruf mati, 

sehingga alif dibaca alipu. Perlu diketahui juga bahwa beberapa huruf latin atau arab seperti F dan Q 

tidak akrab bagi masyarakat Sulawesi Selatan, dan menggantinya menjadi P dan K, tapi seiring 

perkembangan-belajarnya huruf-huruf tersebut mulai terbiasa dibaca sesuai bacaannya. Kembali ke 

bacaan di atas, penunjukan harakat seperti fathah, kasrah, dan dhommah diucapkan sesuai bahasa 

Bugisnya: fathah bahasa bugisnya adalah yasena, kasrah adalah rawana, dan dhommah adalah 

dapanna.   

Lebih jauh, pelaksanaan makkalepu sama halnya ketika membaca Al-Qur’an dalam sistem 

tradisional. Pada tahap paling awal, guru mencontohkan cara baca huruf hijaiyyah, sembari murid 

menunjuk menggunakan jari atau kayu kecil ke huruf yang dibaca guru. Setelah paham, murid 

bergantian membaca di hadapan guru, menyebutkan huruf perhuruf, rangkaian huruf dalam satu kata, 

beberapa kata atau bahkan dalam satu kalimat. Guru membimbing murid dengan membenarkan 

apabila murid melakukan kesalahan (Observasi, 2025). Setiap pertemuan, biasanya bacaan murid 

mencapai setengah atau satu halaman mushaf. Ketika murid lancar membaca bacaannya, guru 

menutup pembacaan makkalepu dengan mengulang bacaan di pertemuan tersebut (Observasi, 2025). 

Pada pertemuan selanjutnya, sebelum ke bacaan selanjutnya, murid harus mendaras bacaan 

sebelumnya. Berbagai pola ini terus dilakukan hingga seseorang berhasil menyelesaikan beberapa 

lembaran bacaan makkalepu. Setiap bagian bacaan biasanya dibaca beberapa kali, karena fokusnya 

adalah kelancaran -bukan cepat selesai. Jika belum lancar, maka murid tetap harus bacaannya hingga 

benar-benar dinilai mampu oleh gurunya (Observasi, 2025). Selesainya bacaan murid menunjukkan 

murid telah lancar membaca Al-Qur’an.  

 

Epistemologi Pembacaan Al-Qur’an pada Makkalepu 

Dua bagian sebelumnya telah menunjukkan keberadaan makkalepu sebagai satu tahapan krusial 

dalam membaca Al-Qur’an dalam kebudayaan Sulawesi Selatan. Ini merupakan kebutuhan sebagai 

konsekuensi atas islamisasi sejak era kerajaan dan terus berlangsung hingga kini. Lebih jauh, 

makkalepu mencerminkan adanya konfigurasi epistemologi pembacaan Al-Qur’an yang khas dalam 

masyarakat Sulawesi Selatan, yang tidak hanya menandai proses awal mengenal huruf hijaiyyah, 

tetapi juga merupakan cara lokal dalam menginternalisasi Al-Qur’an secara kultural. Ini sejalan 

dengan penjelasan Andi Rahmat Munawar, dalam bukunya to Ogi, yang mengungkap nilai-nilai 

penting dalam pelaksanaan makkalepu, sebagaimana merujuk kepada tiga aspek utamanya, yakni 

kognitif, afektif, dan psikomotorik. Pada aspek kognitif berbentuk ilmu tulisan hijaiyyah, afektif 

berbentuk adab dan tingkah laku, dan aspek psikomotorik berbentuk bakti kepada guru (Munawar, 

2022). 

Ketika pembacaan Al-Qur’an diajarkan melalui makkalepu, masyarakat tidak sekadar diajari 

membaca teks, tetapi diperkenalkan pada cara berpikir dan merasakan bahwa Al-Qur’an sebagai 

bagian tak terpisahkan dari laku budaya. Dalam kerangka epistemologi Islam, pengajaran Al-Qur’an 

berangkat dari prinsip ta’abbudi (ibadah) dan ta’allum (belajar-mengajar) (Qadir & Asrori, 2025; 

Misbahuddin, 2016), namun dalam realitas lokal, prinsip ini ditampilkan dalam bentuk sistem nilai 

kebudayaan Sulawesi Selatan. Artinya, makkalepu dapat diposisikan sebagai bentuk living 

epistemology, yaitu epistemologi yang hidup dalam praktik dan kesadaran kolektif masyarakat lokal. 

Ini melanjutkan epistemologi Islam yang pengetahuan diperoleh dari wahyu, akal, dan pengalaman 

spiritual. Pengetahuan tersebut, lebih jauh, kemudian ditransmisikan melalui wahyu kepada Nabi, 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168) 

Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS 
 

 

Dari Wahyu ke Tradisi… 162 

hingga saat ini berbentuk di antaranya praktik keberagamaan, yang disebut tradisi (Abdullah, 2021). 

Namun dalam perjumpaannya dengan tradisi lokal, epistemologi ini mengalami modifikasi (adopsi-

adaptasi) sesuai konteks kebudayaan Sulawesi Selatan.  

Proses modifikasi tersebut berlangsung melalui mediasi ulama lokal yang berfungsi sebagai 

agen epistemik, yang menyusun metode pengajaran yang selaras dengan kebudayaan setempat 

(Rangkuti, 2021), seperti Sulawesi Selatan. Di sinilah makkalepu menjadi artikulasi lokal dari 

epistemologi pembacaan Al-Qur’an. Dalam konteks inilah sistem pengetahuan yang dibentuk dan 

diwariskan dalam konteks kebudayaan tertentu menjadi satu keniscayaan yang menarik dan signifikan 

dimiliki. Hal ini ia (epistemologi pembacaan Al-Qur’an) merespons kondisi sosial, bahasa, dan nilai-

nilai komunitas, serta cenderung bersifat oral dan praksis. Artinya, makkalepu sebagai bentuk 

epistemologi lokal membentuk habitus keagamaan masyarakat, yang menjadi mekanisme internalisasi 

nilai melalui interaksi sosial-kebudayaan seperti tergambar pada guru dan murid.  

Integrasi epistemologi Islam dan lokal dalam makkalepu menunjukkan bahwa pembacaan Al-

Qur’an tidaklah bersifat normatif-literal, melainkan dapat dikembangkan sesuai konteks masyarakat 

(baca: situasional). Hal ini menjadikan makkalepu sebagai bukti bahwa wahyu dapat dialami secara 

kultural tanpa kehilangan kesakralannya sebagai yang datang dari Ilahi. Dari sini, kemudian 

makkalepu dapat menjadi sarana menghindarkan Islam yang kontekstualis, tidak dengan tekstualistis 

dan formalistis. Dari sisi praksis, makkalepu mengajarkan bahwa keberhasilan membaca Al-Qur’an 

bukan semata ditentukan oleh kecepatan menyelesaikan materi, melainkan kelancaran, penghayatan, 

dan etika pembelajaran. Belum lagi bahwa setiap tahap dalam makkalepu bukan hanya soal teknik 

membaca, melainkan juga mengandung dimensi etika seperti adab terhadap guru, kesabaran dalam 

belajar, dan penghormatan terhadap mushaf. Hal ini memperlihatkan bahwa epistemologi lokal 

memuat dimensi integral antara pengetahuan dan pembentukan karakter.  

Sampai di sini, uraian di atas memperlihat bahwa makkalepu menjadi hasil dialog antara Islam 

dan budaya Sulawesi Selatan yang melahirkan epistemologi pembacaan Al-Qur’an yang khas. Ia tidak 

sekadar memperlihatkan fleksibilitas Islam dalam ruang budaya lokal, tetapi juga menyumbang pada 

diskursus epistemologi Islam kontemporer tentang bagaimana pengetahuan wahyu dapat diinkulturasi 

secara kreatif. Di tengah tantangan yang semakin kompleks dalam penyebaran dan pengajaran Islam 

era kontemporer, praktik sekaligus tradisi makkalepu mengajarkan pentingnya mengakar secara 

budaya sambil tetap terhubung dengan sumber ilahiah (baca: wahyu). Ini merupakan kontribusi 

penting bagi wacana Islam Nusantara melalui pengajaran Al-Qur’an, sebagaimana dibahas lebih jauh 

pada bagian selanjutnya. 

 

Urgensi Makkalepu dalam Pengajaran Al-Qur’an 

Sebagaimana diuraikan sebelumnya bahwa tradisi makkalepu dalam masyarakat Sulawesi 

Selatan bukan sekadar metode membaca Al-Qur’an, tetapi merupakan tahap awal yang sangat penting 

dalam proses pengajaran Al-Qur’an. Ia (makkalepu) berperan sebagai sarana internalisasi dan 

pelatihan dasar agar anak-anak atau pemula sebagai murid terbiasa dan akrab lafadz ayat-ayat Al-

Qur’an, baik membaca maupun beradab pada mushaf. Lebih dari itu, makkalepu juga berfungsi 

sebagai media pembentukan relasi sosial dan emosional antara guru dan murid, yang berlangsung 

dalam suasana kultural yang khas dan akrab. Makkalepu juga membentuk struktur sosial sekaligus 

jejaring sosial dan nilai-nilai komunal masyarakat lokal dengan berangkat dari hubungan antar 

individual -guru dan murid misalnya. Bahkan, observasi di masyarakat ditemukan bahwa karena anak 

yang menjadi murid belajar membaca Al-Qur’an secara makkalepu, itu kemudian membuat orang tua 

(ibu atau bapaknya) ikut belajar makkalepu hingga memerhatikan jadwal, bahkan menjaga hubungan 

baik dengan guru anaknya (Observasi, 2025). Dari sini, makkalepu mangandung dimensi sosial, 

afektif, dan kultural dalam kerangka pengajaran Al-Qur’an. 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168) 

Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS 
 

 

Dari Wahyu ke Tradisi… 163 

Lebih jauh, hal penting lainnya adalah bahwa makkalepu sebagai cara berpikir masyarakat 

Sulawesi Selatan dalam menjangkau teks Ilahi (Kitab Suci). Proses pengajaran Al-Qur’an di sini 

mengandalkan elemen-elemen kebudayaan lokal seperti relasi hierarki: guru-murid, penghormatan 

terhadap guru, serta penggunaan ruang domestik sebagai lokasi pengajaran. Dengan demikian, 

makkalepu mencerminkan cara memahami wahyu secara perlahan-lahan sesuai situasi sistem 

kebudayaan. Dalam hal ini, ini sejalan dengan pandangan bahwa kebudayaan tidak hanya menjadi 

latar belakang, melainkan kerangka kerja yang hidup dan menggerakkan interaksi dengan Islam 

(Purwoyuliyanto, 2025; Hamzah 2018), apalagi Al-Qur’an. Artinya, urgensi makkalepu terletak pada 

kemampuannya dalam menyampaikan ajaran ilahi melalui struktur budaya yang sudah akrab, sehingga 

menjadikan proses pengajaran Al-Qur’an mudah diterima, dan bahkan menjadi bagian kehidupan 

masyarakat itu sendiri. 

Sebagai bagian dalam kehidupan, makkalepu menampilkan pendekatan yang humanis. Hal ini, 

misalnya, metode pengulangan atau penggunaan nada khas menunjukkan bahwa pengajaran Al-Qur’an 

tidak bersifat universal dalam bentuknya, melainkan kontekstual berbasis sosio-kebudayaannya. 

Artinya, pengajaran Al-Qur’an tidak berdasar pada idealitas dalam ‘dunia langit’, tetapi mesti 

membumi dalam sosio-budaya sehingga Al-Qur’an dapat diakses. Kasus seperti ini sejatinya 

senantiasa terjadi dalam membumisasikan (ajaran) Islam dalam konteks budaya manapun (Masduki, 

2018; Asnawi & Prasetiawati, 2018; Hasan, 2018). Lebih jauh, keakraban dengan struktur sosio-

budaya seperti tata krama dalam berguru, nilai kesabaran, dan penghormatan terhadap proses belajar 

menjadikan makkalepu dalam posisi penting sebagai jembatan antara wahyu dan realitas sosial. 

Karena itu, urgensinya tak hanya bersifat fungsional, tetapi juga simbolik: makkalepu menjadikan 

pengalaman membaca Al-Qur’an sebagai bagian dari perjalanan budaya yang sudah dikenal 

masyarakat. Dengan demikian, ia menanamkan nilai religius dalam ruang sosial yang familiar, 

menjadikan pembelajaran sebagai pengalaman hidup yang membentuk karakter. 

Lebih dari pendekatan humanis, praktik makkalepu juga mampu menjadi sarana 

mengintegrasikan nilai-nilai lokal secara humanis dalam pengajaran Al-Qur’an. Makkalepu tidak 

menegasikan budaya, tetapi merangkul dan (bahkan) memfungsikannya sebagai sarana edukatif. 

Penggunaan bahasa lokal misalnya, ini membantu memperkuat pemahaman anak terhadap instruksi-

instruksi dalam proses belajar. Hal ini karena hanya bahasa yang dimengerti yang dapat menghasilkan 

tindakan-praktik atas ajaran tersebut. Dalam hal ini, praktik atau tradisi yang membumikan Al-Qur’an 

ke ruang kemanusiaan secara sosio-budaya seperti ini, lebih jauh, menegaskan model keagamaan yang 

berbasis penjagaan identitas kultural yang dimiliki (Wardani, 2015). Makkalepu menunjukkan bahwa 

pendidikan Islam tradisional tidak harus berseberangan dengan tradisi, tetapi bisa tumbuh bersamanya. 

Dengan cara demikian, penulis berani mengklaim bahwa proses ini menjadi bentuk islamisasi yang 

inklusif karena menyampaikan isi ajaran sembari menyentuh sisi emosional, sosial, dan historis 

masyarakat -selaku sasaran pengajaran Al-Qur’an. 

Selanjutnya, unsur-unsur lokal seperti adat penghormatan, struktur kekerabatan, dan nuansa 

spiritual masyarakat Bugis-Makassar yang tergambar dalam praktik makkalepu menjadi bagian yang 

sah dan penting dalam proses pengajaran Al-Qur’an. Hal ini karena prosesnya meliputi penyerapan 

nilai-nilai keislaman yang kemudian dimodifikasi untuk mendukung tujuan pengajaran yang religius. 

Di sinilah tampak bagaimana makkalepu bersifat akomodatif dan transformatif sekaligus terutama 

dengan mengangkat elemen budaya ke dalam ranah spiritual. Proses ini memperlihatkan kearifan 

masyarakat Sulawesi Selatan, terutama para ulama, dalam menyusun metode pengajaran yang tidak 

mengasingkan murid dari identitasnya, tetapi justru menguatkannya. Sikap arif ini seperti menjadi 

bentuk penghormatan terhadap agama dan realitas sosial-budaya di dalam ruang hidup manusia 

(Syamhari, 2015).  

Sampai di sini, uraian di atas menunjukkan bahwa tradisi makkalepu secara implisit 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168) 

Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS 
 

 

Dari Wahyu ke Tradisi… 164 

menegaskan bahwa kebudayaan adalah medium yang tak terpisahkan dalam proses pengajaran Al-

Qur’an. Dalam kerangka ini, kebudayaan adalah bagian integral dari cara umat Islam memahami dan 

mengamalkan wahyu. Makkalepu menyiratkan satu pelajaran penting: bahwa wahyu (firman Tuhan 

[Al-Qur’an]), sebagai sesuatu yang transenden dan absolut, baru dapat dijangkau manusia ketika ia 

memasuki ruang kemanusiaan- kebudayaan. Dalam konteks ini, budaya menjadi medan penerjemahan 

wahyu agar bisa dipahami oleh akal dan diresapi oleh hati. Secara lebih jauh, Makkalepu membuka 

ruang agar manusia yang hidup dalam konteks budaya tertentu tetap dapat mengalami kedalaman 

spiritual dari wahyu ilahi. Dengan demikian, urgensi makkalepu secara lebih dalam terletak pada 

keberhasilannya mengontekstualkan wahyu dalam kerangka budaya yang hidup dan bermakna.  

 

Makkalepu sebagai Representasi Islam Nusantara 

Tradisi makkalepu dalam masyarakat Sulawesi Selatan, pada akhirnya, merupakan representasi 

khas dari tahapan awal pengajaran Al-Qur’an yang tidak hanya bersifat teknis, melainkan 

mencerminkan suatu sistem pengetahuan yang hidup dalam kesadaran kolektif masyarakat Sulawesi 

Selatan. Sebagaimana diuraikan dalam dua bagian analisis sebelumnya, makkalepu menyatukan tiga 

dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik yang menjadikannya lebih dari sekadar metode pengenalan 

huruf hijaiyyah. Ia merupakan medium internalisasi Al-Qur’an yang dijalankan dalam relasi sosial dan 

emosional antara guru dan murid, berlangsung dalam konteks budaya yang mengakar kuat. Dalam 

konteks ini, makkalepu memperlihatkan keberlangsungan wahyu, akal, dan pengalaman sebagai 

sumber pengetahuan yang ditransformasikan dalam bentuk praksis lokal yang bermuatan spiritual, 

sosial, dan kultural. 

Kehadiran makkalepu juga menunjukkan bahwa proses islamisasi di Sulawesi Selatan lebih 

bersifat humanis dan dialogis. Islam diterima dan dihayati melalui unsur-unsur budaya yang telah 

dikenal masyarakat, yang ini menjadi bagian penting dalam menghasilkan model beragama yang 

moderat. Dalam konteks ini, makkalepu tidak hanya menjadi strategi pengajaran, tetapi juga cara 

berpikir dan cara kerja Islamisasi yang berakar pada kesadaran kultural. Hal ini memperlihatkan 

bahwa Islamisasi di Nusantara, seperti di Sulawesi Selatan, berlangsung dalam pola koeksistensi dan 

integrasi nilai, bukan dalam bentuk dominasi terhadap kebudayaan lokal. Jika diamati dalam 

klasifikasi sejarah islamisasi, maka model ini termasuk dalam kategori negosiasi, yakni 

mengakomodir sekaligus mengadaptasi kebudayaan lokal untuk kesuksesan pembumian Islam (Fuadi, 

2024). Artinya, makkalepu menjadi bukti bahwa pengajaran Al-Qur’an dapat berjalan seiring dengan 

pembentukan habitus religius berbasis nilai-nilai lokal, menjadikannya suatu instrumen islamisasi 

yang membumi. 

Lebih jauh, makkalepu menjadi proses pembumian wahyu yang menegaskan bahwa wahyu ilahi 

tidak hadir dalam ruang yang lepas dari budaya, tetapi membutuhkan konteks untuk dimaknai. Dalam 

kerangka ini, tradisi berfungsi sebagai medium bagi wahyu untuk meresap ke dalam kehidupan umat. 

Islam yang hadir melalui makkalepu bukanlah Islam yang abstrak dan terlepas dari realitas sosial, 

melainkan Islam yang mengalami artikulasi melalui struktur sosial dan bahasa budaya setempat. 

Dengan demikian, wahyu yang tak tercapai (transenden) menjadi tercapai melalui tradisi. Proses ini 

menegaskan bahwa tradisi bukanlah antitesis dari wahyu, melainkan ruang aktualisasi nilai-nilai 

ilahiah yang membentuk kesalehan masyarakat. Dalam makkalepu, nilai-nilai seperti kesabaran, 

penghormatan terhadap guru, dan adab terhadap mushaf, yang semuanya merupakan manifestasi etis-

spiritual dari pesan wahyu yang telah dibudayakan. 

Fenomena seperti makkalepu ini sejatinya tidak berdiri sendiri dalam konteks keislaman 

Nusantara. Beragam bentuk tradisi lokal, seperti pembacaan barzanji (Rizki, 2021), zikir berjamaah 

(Farida dan Mufidah, 2020; Pakar, 2015) dan lainnya, merupakan cermin dari bagaimana umat Islam 

Indonesia mengekspresikan pemahaman keagamaannya dalam kerangka budaya masing-masing. 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168) 

Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS 
 

 

Dari Wahyu ke Tradisi… 165 

Dalam semua bentuk ini, termasuk makkalepu, wahyu dijalankan melalui tafsir praksis yang 

kontekstual. Dalam konteks ini, kehadiran para ulama lokal, yang berfungsi sebagai agen epistemik, 

telah memainkan peran penting dalam menyusun metode pengajaran dan dakwah yang kompatibel 

dengan struktur sosial sekaligus psikologi masyarakat (Effendy, 2022). Tradisi ini tidak hanya 

memperlihatkan fleksibilitas Islam dalam mengakar, tetapi juga mengukuhkan identitas Islam 

Nusantara sebagai ekspresi keagamaan yang berkarakter tetapi tetap memiliki basis epistemologinya 

dengan sumber Ilahi (Aminuddin dan Ulfah, 2021). 

Karena itu, mengingat pentingnya posisi tradisi-tradisi lokal seperti makkalepu dalam 

perwujudan wahyu dalam ruang budaya, maka pelestariannya menjadi suatu keharusan. Upaya 

revitalisasi harus dilakukan melalui berbagai cara, seperti kajian ilmiah, pendampingan komunitas, 

serta dukungan institusional baik dari otoritas keagamaan, bahkan kalangan elit pemerintah. 

Kurikulum pendidikan Islam (modern-kontemporer) perlu membuka ruang bagi integrasi metode-

metode lokal yang telah teruji secara sosio-kultural. Pengakuan terhadap tradisi ini tidak semata 

bertujuan melestarikan warisan budaya, melainkan menjaga kesinambungan spiritualitas Islam yang 

kontekstual dan berakar. Hal ini karena menjaga tradisi berarti merawat identitas keberislaman yang 

membentuk wajah Islam yang rahmatan lil ‘ālamīn. Dalam kerangka inilah, dengan demikian, 

makkalepu menjadi bukti nyata bahwa Islam senantiasa ṣāliḥ li-kulli zamān wa makān, dan 

keberislaman yang hidup adalah yang mampu berdialog dengan ruang budaya manusianya. 

 

KESIMPULAN 

Berbagai paparan sebelumnya pada akhirnya memposisikan makkalepu menjadi metode 

pengajaran Al-Qur’an yang di dalamnya memuat sistem epistemologis lokal dalam proses internalisasi 

wahyu menjadi tradisi Islam lokal. Praktik makkalepun menjadi bentuk living epistemology yang 

memperlihatkan integrasi antara nilai-nilai Islam dengan kebudayaan Sulawesi Selatan. Keberadaan 

makkalepu menegaskan bahwa epistemologi Islam tidak bersifat ahistoris dan ideal semata, melainkan 

dapat bertransformasi dalam ruang budaya yang hidup dan berakar. Temuan ini penting dalam 

pengembangan epistemologi Islam kontemporer, khususnya dalam menyoroti bagaimana wahyu 

dipahami, dihayati, dan diwariskan melalui bentuk-bentuk praksis lokal. Dari sini, direkomendasikan 

agar studi epistemologi Islam membuka diri terhadap pendekatan sosio-antropologis, serta menjadikan 

tradisi-tradisi lokal sebagai sumber dalam memahami Islam dalam ranah kemanusiaannya.  

Lebih jauh, makkalepu juga memperlihatkan bahwa wahyu ilahi dapat dialami dalam ruang 

sosial dan kultural yang manusiawi tanpa kehilangan kesakralannya. Keberhasilan makkalepu dalam 

menjembatani wahyu dan budaya membuktikan bahwa islamisasi bisa bersandar pada negosiasi 

simbolik melalui epistemologi lokal. Hal ini membuka peluang penelitian lanjutan untuk 

mengeksplorasi bentuk-bentuk epistemologi lokal lainnya dalam pengajaran keislaman di berbagai 

daerah Nusantara, serta meneliti dampaknya terhadap pembentukan karakter religius masyarakat. Hal 

ini penting dilakukan dalam kerangka menjaga kesinambungan spiritual Islam yang inklusif, berakar, 

dan responsif terhadap konteks zaman dan ruang. [] Wallahu A’lam. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 Abdullah, A. (2016). Islamisasi di Sulawesi Selatan Perspektif Sejarah. Paramita, 26(1). 

Abdullah, A. (2021). Rehabilitation of the Knowledge of Revelation. Al-Mada: Jurnal 

Agama, Sosial, dan Budaya, 4(2). 

Abdurrahman. (2023). Maccera’ Akorang (Reinterpretasi Istilah Laḥafiẓun pada QS. 

Al-Hijr/15:9 Perspektif Kearifan Lokal). Jurnal Pappasang, 5(2). 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168) 

Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS 
 

 

Dari Wahyu ke Tradisi… 166 

Akhmar, A. M. (2018). Islamisasi Bugis: Kajian sastra atas La Galigo versi Bottinna I La 

Dewata Sibawa I We Attawq (BDA). Pustaka Obor. 

Alfiyah, A., & Putri, N. A. (2022). Pembacaan Ayat Al-Qur’an dalam Tradisi Procotan: Studi 

Living Al-Qur’an di Desa Kemantren Kecamatan Paciran Kabupaten Lamongan. Al 

Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, 5(2). 

Alimi, M. Y. (2021). Shariasation, Weddin Ritual and the Role of Imams in South Sulawesi 

Selatan. K. M. Robinson (Ed.), Mosques and Imams: Everyday Islam in Eastern 

Indonesia. Singapure: NUS Press. 

Alwi HS, M., et al. (2021). The Dakwah Movement of Kiai Muda in Eastern Indonesia: Study 

of Islamic Application and Islamization Models of As’adiyah. Dialog, 44(2). 

Alwi HS, M, & Parninsih, I. (2022). Integration of Pesantren and Mosque Function in 

Teaching Islam in South Sulawesi and Their Significance Towards Consistency of 

Religious Moderation. Kawalu: Journal of Local Culture, 9(2). 

Alwi HS, M. A., et al. (2024). Tradisi perayaan khatam Al-Qurʾan pada masyarakat Muslim 

Bugis-Makassar, Indonesia: Dari resepsi ke sikap moderat. Al-Bayan: Journal of 

Qur’an and Hadith Studies, 22(3). 

Aminuddin, L. H., & Ulfah, I. (2021). Epistemology of Islam Nusantara: Transformation of 

Islamic Legal Thought in Nahdlatul Ulama (NU). Justicia Islamica: Jurnal Kajian 

Hukum dan Sosial, 18(2). 

Arifin, A., Ma’ruf, F., & Yasin, I. (2020). Efektivitas Belajar Al-Qur’an dengan Menggunakan 

Aplikasi Hijaiyah Berbasis Budaya Lokal “Nggahi Mbojo” (Bahasa Bima) pada Lansia 

di Kabupaten Dompu. Ainara Journal (Jurnal Penelitian dan PKM Bidang Ilmu 

Pendidikan, 1(1). 

Asnawi, H. S., & Prasetiawati, E. (2018). Pribumisasi Islam Nusantara dan Relevansinya 

dengan Nilai-Nilai Kearifan Lokal di Indonesia. Fikri, 3(1). 

Effendy, M. A. (2022). Revealing The Struggle of Thought and Islamic Dissemination of the 

Ulama in South Sulawesi. Al-Qalam, 28(1). 

Farida, & Mufidah. (2020). Tradisi Sholawat Mansub Habib Sholeh bin Muhsin Al-Hamid di 

Tempeh Tengah, Lumajang, 5(1). 

Fitrah Illiyyin, & Fauzi, M. M. (2023). Penerapan Metode Al Barqy dalam Membaca 

Al-Qur’an pada Anak di Rutaba Sukun Malang. Journal Islamic Studies, 4(1), 32–41. 

Fuadi, M. A., Faishol, A., Rifa’i, A. A., Triana, Y., & Ibrahim, R. (2024). Religious 

Moderation in the Context of Integration between Religion and Local Culture in 

Indonesia. Journal of Al-Tamaddun, 19(1). 

Getteng, A. R. (2005). Pendidikan Islam di Sulawesi Selatan: Tinjauan historis dari 

tradisional hingga modern. Graha Guru. 

Hamzah, Z. (2018). Interaction of Islam with local culture. AJIS: Academic Journal of Islamic 

Studies, 3(1). 

Hasan, N. (2018). Persentuhan Islam dan Budaya Lokal: Mengurai Khazanah Tradisi 

Masyarakat Popular. Duta Media Publishing. 

Imansyah, P. M., & Supriadi. (2025). Melestarikan Khazanah Islam: Tradisi Betamat 

Al-Qur’an dalam Budaya Banjar. Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 4(2). 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168) 

Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS 
 

 

Dari Wahyu ke Tradisi… 167 

Isac Alak, A. (2024). The Impact of the Islamic Theories of Revelation on Humanist Qurʾanic 

Hermeneutics. Studia Islamica, 119(1). 

Kasim, M. Y. (2021). Reformulating Islamic Epistemology: Solution to the Crisis of Modern 

Science, Technology and the Impact of Globalization. Ar Raniry: International Journal 

of Islamic Studies, 8(1). 

Kathryn, M. (2020). A Bugis Imam Desa: an Authoritative Voice in a Changing World. In K. 

M. Robinson (Ed.), Mosques and Imams: Everyday Islam in Eastern Indonesia. 

Singapure: NUS Press. 

Kulsum, U. (2020). Epistemologi Islam dalam Tinjauan Filosofis. Urwatul Wutsqo: Jurnal 

Studi Kependidikan dan Keislaman, 9(2). 

Masduki, M. (2018). Islam and Cultural Plurality of Indonesia. Toleransi: Media Komunikasi 

Umat Beragama, 10(2). 

Mattulada, H. A. (1976). Islam di Sulawesi Selatan. Laporan Pisbud Unhas. 

Mattulada, H. A. (1983). Islam di Sulawesi Selatan. In T. Abdullah (Ed.), Agama dan 

perubahan sosial. Rajawali. 

Mattulada, H. A. (1998). Sejarah, Masyarakat, dan Kebudayaan Sulawesi Selatan. 

Hasanuddin University Press. 

Mishbahuddin, I. (2016). Epistemologi Al-Quran dalam Membangun Sains Islam. Jurnal 

Theologia, 26(1).  

Munawar, A. R. (2022). To Ugi. Makassar: Sempugi. 

Nasr, S. H., & Leaman, O. (1996). History of Islamic Philosophy. Routledge. 

Nurhamidah, W., et al. (2023). Huruf Ngain (ʿAin) dalam Bacaan Al-Qur’an Anak Ngapak: 

Studi di TPQ At-Taqwa Desa Ayah, Kebumen. Jurnal Studi Sosial Keagamaan, 3(1). 

Pakar, S. I. (2015). Tahlilan-Hadiyun Dzikir dan Ziarah Kubur. Aksarasatu. 

Parninsih, I. (2022). Transmisi dan Lokalitas Tradisi Perayaan Khataman Al-Qur’an di 

Sulawesi Selatan, Tesis. UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta. 

Pelras, C. (2006). Manusia Bugis (A. Rahman, dkk., Trans.). Singapure: Nalar. 2003. 

Purwoyuliyanto, H., & Mujahid, K. (2025). Islam and Local Wisdom: A Literature Review on 

the Relationship Between Culture and Religion in Indonesia. NIZAM: International 

Journal of Islamic Studies, 3(1). 

Qodir, A., & Asrori, M. (2025). Epistemologi Pendidikan Qurʾani: Telaah terhadap Konsep 

Taʿlim, Tarbiyah, dan Taʿdīb dalam Al-Quran. Peradaban Journal of Interdisciplinary 

Educational Research, 3(1). 

Rahim, R. (2011). Nilai-nilai utama kebudayaan Bugis. Makassar. Lembaga Penerbitan 

UNHAS. 

Rangkuti, S. S., et al. (2021). Accommodation of Islamic Education Responding to Local 

Culture. Al-Tahrir, 21(1). 

Sabara. (2018). Islam dalam Tradisi Masyarakat Lokal di Sulawesi Selatan. Mimikri, 4(1). 

Santos, B. de S. (2014). Epistemologies of the South: Justice against epistemicide. New York: 

Routledge. 



At-Taisir: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 06 (1), Juni 2025 (155-168) 

Kamaruddin Mustamin, Muhammad Alwi HS 
 

 

Dari Wahyu ke Tradisi… 168 

Soleh, K. (2013). Filsafat Islam; dari Klasik hingga Kontemporer. Arruzz Media. 

Syamhari, S. (2015). Transformasi Nilai-nilai Budaya Islam di Sulawesi Selatan. Rihlah: 

Jurnal Sejarah dan Kebudayaan, 2(01). 

Wardani, W. (2015). Al-Qur’an Kultural dan Kultur Qur’ani: Interaksi antara Universalitas, 

Partikularitas, dan Kearifan Lokal. Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 15(1). 

 

 

 

 

 


